
opusdei.org

Lavoro di Dio

“Non vi dico: allontanatevi dalla
città e disinteressatevi delle
faccende cittadine. No.
Rimanete dove siete, ma
praticate la virtù”. Lo diceva un
santo del IV secolo e lo ripeteva
san Josemaría, quando
affermava che nella vita
ordinaria, fatta di lavoro, ci
aspetta Dio.

15/03/2010

San Josemaría era solito parlare della
antica novità del messaggio che
aveva ricevuto da Dio: vecchio come



il Vangelo e nuovo come il Vangelo 
[1]. Vecchio, perché lo spirito
dell’Opus Dei è quello che hanno
vissuto i primi cristiani, che erano
consapevoli di essere chiamati alla
santità e all’apostolato senza
abbandonare il mondo, immersi
nelle loro occupazioni e compiti
quotidiani. Perciò, il modo più facile
per capire l’Opus Dei è di pensare
alla vita dei primi cristiani. Essi
vivevano a fondo la loro vocazione
cristiana; cercavano seriamente
quella perfezione alla quale erano
chiamati per il fatto, semplice e
sublime, di aver ricevuto il
Battesimo[2].

Il fondatore dell’Opus Dei si riempiva
di gioia quando trovava negli scritti
degli antichi Padri della Chiesa tracce
di questo messaggio. Sono molto
chiare a questo proposito le parole
che San Giovanni Crisostomo rivolge
ai fedeli nel IV secolo: “ Non vi dico:
allontanatevi dalla città e



disinteressatevi delle faccende
cittadine. No. Rimanete dove siete,
ma praticate la virtù. Veramente,
preferirei che brillassero per le loro
virtù coloro che vivono nel cuore
delle città, piuttosto che coloro che se
ne sono andati a vivere sui monti.
Perché da questo ne deriverebbe un
bene immenso, dal momento che
nessuno accende una luce e poi la
mette sotto il moggio… E non venire
a dirmi: ho figli, ho moglie, devo
occuparmi della casa e non posso
compiere quanto mi dici. Se non
avessi niente di questo ma fossi
tiepido, tutto sarebbe perduto; ma
anche se in tutto questo tu fossi
immerso, se sei fervente, praticherai
la virtù. Si richiede soltanto una
cosa: una generosa disponibilità. Se
c’è questa, né l’età, né la povertà, né
le ricchezze, né gli affari, né alcuna
altra cosa possono costituire un
ostacolo alla virtù. E, in verità, vecchi
e giovani; sposati e padri di famiglia;
artigiani e soldati, hanno compiuto



già quanto comandato dal Signore.
Davide era un ragazzo; Giuseppe,
uno schiavo; Aquila esercitava un
mestiere manuale; la venditrice di
porpora dirigeva un laboratorio; un
altro era carceriere; un altro
centurione, come Cornelio; uno era
malato, come Timoteo; un altro era
uno schiavo fuggitivo, come
Onesimo, e tuttavia, niente di tutto
ciò fu di ostacolo per nessuno di loro,
e tutti brillarono per la loro virtù:
uomini e donne, giovani e vecchi,
schiavi e liberi, soldati e borghesi”.[3]

Le circostanze della vita ordinaria
non sono un ostacolo, bensì materia
e via di santificazione. Con le
debolezze e i difetti tipici di ognuno,
siamo anche noi, come quei primi
discepoli, cittadini cristiani che
vogliono corrispondere in pieno
alle esigenze della loro fede[4]. Lo
spirito dell’Opus Dei si rivolge a
cristiani che non hanno bisogno di
uscire dal loro posto per incontrare e



amare Dio, proprio perché - come ha
ricordato Giovanni Paolo II
commentando l’ insegnamento di san
Josemaría – “il Signore vuole entrare
in comunione d’amore con ciascuno
dei suoi figli, nella trama delle
occupazioni di ogni giorno, nel
contesto feriale in cui si svolge
l’esistenza ”[5].

Perciò esclamava san Josemaría: 
suscitando in questi anni la sua
Opera, il Signore ha voluto che mai
più si ignori e si dimentichi la
verità che tutti devono santificarsi
e che alla maggior parte dei
cristiani compete di santificarsi
nel mondo, nel lavoro ordinario.
Per questo, finché ci saranno
uomini sulla terra, esisterà
l’Opera. Occorrerà sempre questo
fenomeno: che ci sono persone di
tutte le professioni e mestieri che
cercano la santità nel loro stato,
nella loro professione o mestiere,



essendo anime contemplative nel
bel mezzo della strada[6].

* * *

Gli insegnamenti che san Josemaría
ha trasmesso con la sua parola e i
suoi scritti, assieme al suo esempio,
costituiscono uno spirito con dei
tratti caratteristici, come il senso
della filiazione divina, la
contemplazione nella vita ordinaria,
la fusione dell’anima sacerdotale con
la mentalità laicale, l’amore alla
libertà e la gioia tipica dei figli di Dio
… Questi e tutti gli altri aspetti degli
insegnamenti del fondatore dell’Opus
Dei non sono elementi
semplicemente giustapposti, bensì
sprazzi di luce di un unico spirito
capace di informare e penetrare tutti
i momenti e le circostanze della vita.

Come una porta gira con naturalezza
sul proprio cardine, allo stesso modo
lo spirito dell’Opera poggia e fa
perno sul lavoro ordinario, sul 



lavoro professionale esercitato in
mezzo al mondo [7]. Il cardine di
una porta non è più importante della
porta stessa, ma è un elemento che
occupa una posizione singolare. Così
come non servirebbe a niente il solo
cardine, senza la porta, allo stesso
modo non avrebbe quasi senso – per
molto brillante che fosse - un lavoro
professionale avulso dall’ insieme,
fine a se stesso: un lavoro che non
fosse l’asse della santificazione di
tutta la vita ordinaria, familiare e
sociale. Ma allo stesso tempo, che ne
sarebbe di una porta senza il
cardine? Per noi, il lavoro
professionale e i doveri familiari e
sociali sono elementi inseparabili
dell’unità di vita, indispensabile per
santificarci e santificare il mondo dal
di dentro, configurando la società
umana secondo il volere di Dio[8].

Il nostro lavoro professionale può
essere effettivamente lavoro di Dio,
operatio Dei, perché siamo figli



adottivi di Dio e formiamo una sola
cosa con Cristo. Il Figlio Unigenito si
è fatto Uomo per unirci a Sé – così
come le membra di un corpo sono
unite alla testa - e agire attraverso di
noi. Veramente, noi siamo di Cristo
come Cristo è di Dio[9]. Egli vive e
agisce nel cristiano attraverso la
grazia.

San Josemaría ha predicato
instancabilmente che qualunque
lavoro onesto si può santificare –
diventare santo-, trasformarsi in
opera di Dio. E che il lavoro così
santificato ci identifica con Cristo –
perfetto Dio e perfetto Uomo -, ci
santifica e perfeziona, ci rende
immagine sua. E’ tempo che i
cristiani dicano ben forte che il
lavoro è un dono di Dio[10]: non un
castigo o una maledizione, ma una
realtà voluta e benedetta dal
Creatore prima del peccato
originale[11], una realtà che il Figlio
di Dio incarnato ha fatto sua a



Nazaret, dove condusse una vita di
lunghi anni di lavoro quotidiano
assieme a Santa Maria e a San
Giuseppe, senza brillantezza umana
ma con uno splendore divino. Nelle
mani di Gesù il lavoro, un lavoro
professionale simile a quello di
milioni di uomini in tutto il
mondo, si converte in impresa
divina, in attività redentrice, in
cammino di salvezza[12]. Anche lo
stesso sforzo che il lavoro esige è
stato innalzato da Cristo a strumento
di liberazione dal peccato, di
redenzione e santificazione[13]. Non
esiste un lavoro umano onesto che
non possa “divenire ambito e
materia di santificazione, terreno di
esercizio delle virtù, dialogo d’amore
che si realizza nelle opere”[14].

Tra le nostre mani, come in quelle di
Cristo, il lavoro si deve trasformare
in preghiera verso Dio e in servizio
agli uomini per la corredenzione
dell’intera umanità. Il Creatore aveva



formato l’uomo dal fango della terra
e l’aveva reso partecipe del suo
potere creativo affinché
perfezionasse la creazione, e la
trasformasse con il suo ingegno[15].
Tuttavia, dopo il peccato, invece di
elevare le realtà di questa terra alla
gloria di Dio per mezzo del lavoro,
frequentemente l’uomo si acceca e si
degrada. Ma Gesù ha trasformato il
fango in collirio per guarire la nostra
cecità, in modo simile a quanto fece
con il cieco dalla nascita[16]. Quando
scopriamo che è possibile santificare
il lavoro, tutto si illumina di un senso
nuovo, e iniziamo a vedere e ad
amare Dio – ad essere contemplativi
– nelle circostanze che prima
sembravano monotone e comuni, o si
sviluppavano in un orizzonte
soltanto terreno, senza una portata
eterna e soprannaturale.

Davanti a noi si presenta un
panorama splendido: santificare il
lavoro, santificarsi nel lavoro,



santificare con il lavoro[17]. Siamo
protagonisti del disegno divino di
mettere Cristo al vertice di tutte le
attività umane. Disegno che Dio ha
voluto che san Josemaría
comprendesse con una
chiaroveggenza che lo portava a
scrivere, pieno di fede nella grazia e
di fiducia nella nostra
corrispondenza: Posso già
contemplare, lungo tutti i tempi,
fino all’ultimo dei miei figli –
perché siamo figli di Dio, lo ripeto-
agire professionalmente, con
sapienza di artista, con
immaginazione felice di poeta, con
sicurezza di maestro e con un
pudore più suadente
dell’eloquenza, procurando di fare
del bene a tutta l’umanità –proprio
mentre sta cercando la perfezione
cristiana nella sua professione e
nella sua condizione nel mondo 
[18].

* * *



Quanto è prezioso il tuo amore, o Dio!
Si rifugiano gli uomini all’ombra delle
tue ali (…) E’ in te la sorgente della
vita, alla tua luce vediamo la luce[19].
La Santissima Trinità ha concesso a
san Josemaría la sua luce perché
potesse contemplare profondamente
il mistero di Gesù Cristo, luce degli
uomini[20]: “grazie ad una vivissima
percezione del mistero del Verbo
Incarnato, egli comprese che l’intero
tessuto delle realtà umane si
compenetra, nel cuore dell’uomo
rinato in Cristo, con l’economia della
vita soprannaturale e diviene luogo e
mezzo di santificazione”[21]. Lo
spirito dell’Opera ha già illuminato la
vita di una moltitudine di uomini e
donne delle più diverse condizioni e
culture, che hanno intrapreso
l’avventura di voler essere santi nella
naturalezza della vita ordinaria.
Un’avventura di amore a Dio,
abnegato e forte, che ricolma l’anima
di felicità e semina nel mondo la
pace di Cristo[22].



Giovanni Paolo II ha invitato a
seguire fedelmente l’esempio di san
Josemaría. “Sulle orme del vostro
Fondatore, proseguite con zelo e
fedeltà la vostra missione. Mostrate
con lo sforzo quotidiano che l’amore
di Cristo può informare tutto l’arco
dell’esistenza[23]”. Contiamo
soprattutto sull’intercessione di
nostra Madre. A Lei chiediamo di
prepararci ogni giorno il cammino e
di mantenercelo sicuro sempre. Cor
Mariae dulcissimum, iter para
tutum!, iter serva tutum!

Javier López Díaz, Professore di
Teologia Spirituale presso la
Pontificia Università della Santa
Croce

-----------------------

1. Colloqui, n.24

2. Ibidem



3. San Giovanni Crisostomo, In
Matth. hom., XLIII, 5

4. Colloqui, n. 24

5. Giovanni Paolo II, Allocuzione
durante l’Udienza ai partecipanti al
Congresso “ La grandezza della vita
quotidiana”, 12-I-2002, n.2

6. San Josemaría, Lettera 9-I-1932,
nn.91-92. Citato in Andrés Vázquez
de Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei,
vol I, p. 319, ed Leonardo
International

7. E’ Gesù che passa, n. 45

8. Cfr. Conc. Vaticano II, Costit. dogm.
Lumen Gentium, n.33

9. Cfr. Gv. 6, 56-57; 17, 23; 1 Cor 3, 23; 
Col 1, 26-29; Gal 2, 20; Rm 8, 10-11

10. E’ Gesù che passa, n. 47

11. Cfr. Gn, 2, 15



12. Colloqui, n. 55

13. Cfr. 1 Cor 6, 11

14. Giovanni Paolo II, Allocuzione
durante l’Udienza ai partecipanti al
Congresso “ La grandezza della vita
quotidiana”, 12-I-2002, n. 2

15. Cfr. Gn. 2, 7, 15

16. Cfr. Gv 9,7

17. E’ Gesù che passa, n. 44

18. San Josemaría, Lettera 9_I-1932,
n. 4

19. Sal 35, 8, 10

20. Gv 1, 4

21. Congregazione per le Cause dei
Santi, Decreto sull’esercizio eroico
delle virtù del Servo di Dio Josemaria
Escrivà de Balaguer, Fondatore
dell’Opus Dei, 9-IV-1990, § 3



22. Cfr. Ef 1,10

23. Giovanni Paolo II, Allocuzione
durante l’Udienza ai partecipanti al
Congresso “ La grandezza della vita
ordinaria”, 12-I-2002, n. 4

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lavoro-di-dio/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lavoro-di-dio/
https://opusdei.org/it/article/lavoro-di-dio/

	Lavoro di Dio

