
opusdei.org

Lavorare in ogni
periodo della vita

L’inizio di un’attività
professionale e la sua
conclusione sono due momenti
molto importanti. Ma è bene
che il valore del lavoro acquisti
sempre le giuste dimensioni.

25/05/2015

San Josemaría ha scritto che il lavoro
è «una malattia contagiosa, incurabile
e progressiva»[1]. Uno dei sintomi
più chiari di questa malattia consiste
nel non saper stare senza far niente.
Il desiderio di dar gloria a Dio è il



motivo più profondo della
laboriosità, del desiderio di
santificare il tempo, di voler offrire a
Dio ogni minuto di ogni ora, ogni ora
di ogni giornata..., ogni tappa della
vita. «La persona laboriosa utilizza
con profitto il tempo, che non è solo
denaro, ma è gloria di Dio. Fa quello
che deve e si impegna in quello che fa,
non per abitudine o per riempire le
ore, ma come frutto di una riflessione
attenta e ponderata»[2].

«L'[uomo] accorto controlla i propri
passi»[3], dice il libro dei Proverbi.

Meditare i passi nella attività
professionale è la riflessione attenta
e ponderata della quale parla san
Josemaría, che invita a riflettere su
dove stiamo andando con il nostro
lavoro e ad aggiustare l'intenzione.
Chi è prudente è anche capace di
individuare in ogni situazione il
modo migliore di dirigersi verso il
proprio fine. E la nostra meta è il



Signore. Quando le situazioni
cambiano, conviene avere il cuore
sveglio tanto da percepire le
chiamate di Dio in e attraverso i
cambiamenti, nelle nuove situazioni
venutesi a creare.

Soffermiamoci ora su due momenti
precisi della vita professionale:
quello iniziale e quello finale. Pur
nella loro specificità, aiutano a
vedere con maggiore chiarezza
alcuni aspetti della santificazione del
lavoro. Fra gli altri: la disposizione
vigilante, con la fortezza della fede,
per mantenere la rettitudine
d'intenzione; il valore relativo della
materialità di ciò che facciamo; la
fugacità dei successi o degli
insuccessi; la necessità di conservare
sempre un atteggiamento giovane e
sportivo, disposti a ricominciare, per
amore di Dio e degli altri, tutte le
volte che è necessario...

Gli inizi della vita professionale



Uno dei caratteri essenziali dello
spirito dell'Opus Dei è l'unità di vita.
Vivere in unità significa orientare
tutto verso un unico fine: «cercare
“solamente e in tutto" la gloria di
Dio»[4]. Coloro che dedicano la
maggior parte della giornata a
svolgere una professione, hanno
bisogno di imparare a inserirla
nell'insieme del progetto di vita.
L'inizio della vita professionale è uno
dei momenti più importanti di
questo apprendimento. È una
situazione di cambiamento, di nuove
sfide e di nuove possibilità..., ma
anche di difficoltà che è bene
conoscere.

In alcuni ambiti, per esempio, si sono
diffuse pratiche che richiedono ai
giovani professionisti una
dedicazione senza limiti di orario e
di impegno, come se il lavoro fosse
l'unica dimensione della vita.



Queste pratiche si ispirano, da una
parte, a tecniche psicologiche e di
motivazione, ma rispondono anche a
una mentalità che assolutizza il
successo professionale rispetto a ogni
altra dimensione dell'esistenza. Con i
mezzi più diversi si cerca di
stimolare una disposizione nella
quale l'impegno verso l'impresa o il
gruppo di lavoro sta al di sopra di
qualunque altro interesse. Ed è
proprio nelle persone che hanno una
vocazione professionale, che
vogliono fare molto bene il loro
lavoro, che questo modo di
impostare l'attività lavorativa può
attecchire. Per questo san Josemaría,
maestro della santificazione del
lavoro, avvertiva il pericolo di
alterare l'ordine delle aspirazioni. «È
importante che ti dia da fare, che offra
la spalla... In ogni modo, metti gli
impegni professionali al loro posto:
sono esclusivamente mezzi per
arrivare al fine: non possono essere
mai considerati addirittura come la



cosa fondamentale. Quante
'professionalità impediscono l'unione
con Dio!»[5].

I mezzi utilizzati per pretendere
questa esclusività di solito non
consistono in rigide imposizioni, ma
piuttosto nel far capire che la stima,
la considerazione e le possibilità
future di una persona dipendono
dalla sua disponibilità
incondizionata. In tal modo si
stimola la decisione di passare il
massimo numero di ore in azienda,
di rinunciare al week-end o alle ferie
– abitualmente dedicati alla famiglia
e agli amici –, anche quando non ve
ne è una reale necessità. Questi e
altri modi di dimostrare la massima
disponibilità vengono spesso
incentivati con consistenti
gratificazioni o con benefici adeguati
a un alto status sociale o
professionale: hotel a cinque stelle
quando si viaggia per motivi di
lavoro, regali... Viceversa, qualsiasi



limitazione della disponibilità
personale viene considerata una
pericolosa divergenza dalla
“mentalità di gruppo". Il gruppo di
lavoro o l'azienda mirano ad
assorbire così la totalità delle
energie. Qualsiasi altro impegno
esterno deve sottostare all'impegno
professionale. San Josemaría metteva
in guardia da tali falsi ragionamenti.
«Un'impaziente e disordinata
preoccupazione di emergere
professionalmente può mascherare
l'amor proprio sotto il mantello di
“servire le anime". Con falsità – non
tolgo una sillaba –, ci fabbrichiamo la
giustificazione di non dover lasciar
cadere certe occasioni, certe
circostanze favorevoli...»[6].

Non è difficile immaginare quali
effetti può avere una mentalità come
quella che abbiamo descritto in
coloro che sono privi di una chiara
gerarchia di valori o della fortezza
della fede per mantenere le legittime



aspirazioni professionali in modo da
subordinarle all'amore verso Dio.
Pensiamo, per esempio, alle difficoltà
che attraversa la vita familiare
quando il padre o la madre non
hanno tempo né energie per la
famiglia; o il ridimensionamento che
subiscono i rapporti con Dio, quando
non si riesce a padroneggiare la
propria situazione.

L'atteggiamento di chi si “lascia
trascinare" o la perdita di rettitudine
di chi si lascia sedurre dal successo
umano – molto diverso dal prestigio
umano e professionale che è l'amo
dell'apostolo –, rendono impossibile
che si arrivi a una vita armonica,
dove la professione è inserita
secondo l'ordine della carità, che
include l'adempimento di altri doveri
spirituali, familiari e sociali.

L'impegno unico di dar gloria a Dio e
la fortezza soprannaturale della
grazia permettono di armonizzare,



secondo una gerarchia e un ordine, e
soprattutto con la sicurezza che Dio
non chiede cose impossibili, i diversi
aspetti della nostra esistenza. Un
ordine che non è rigido, ma è
stabilito dall' amore: fare ciò che
dobbiamo fare in quel momento e
rinunciare a ciò cui dobbiamo
rinunciare. A volte basta un po' di
astuzia per saper dire di no senza
opporsi direttamente; altre volte sarà
necessario parlare chiaro, offrendo
l'amabile testimonianza di una vita
coerente con le proprie convinzioni,
una testimonianza avallata dal
prestigio di chi lavora nel migliore
dei modi. In ogni caso, non dobbiamo
perdere la pace, persuasi che le
difficoltà sono permesse da Dio per il
nostro bene e per quello di molte
altre persone.

A un figlio di Dio ciò che davvero
interessa è far piacere a suo Padre,
cercare e compiere la sua volontà,
sforzandosi di vivere e lavorare alla



sua amorevole presenza. Questo è il
fine, ciò che dà un senso a tutto, ciò
che ci spinge a lavorare e a riposare,
a fare questo e quest'altro; ciò che dà
la forza, la pace e la gioia. Tutto il
resto ha un valore relativo.

Per cristianizzare gli ambienti
professionali occorre maturità
umana e soprannaturale, oltre a un
grande prestigio umano e
professionale, che va ben oltre la
semplice produttività.

Noi, figli di Dio, siamo stati liberati
da Cristo sulla Croce. Possiamo
accettare questa liberazione o
rifiutarla. Se l'accettiamo con la
nostra vita, vivremo lontani dalla
schiavitù delle opinioni degli altri,
dalla tirannia delle nostre passioni o
da qualunque pressione che voglia
piegare la nostra volontà fino a farci
servire signori che non siano Dio
nostro Padre.



Chi decide di lavorare per amore di
Dio imparerà a cogliere l'esatta
importanza che hanno le diverse
esigenze della vita e le valuterà in
funzione della volontà di Dio; così
potrà completare un lavoro
professionale esigente dedicandosi
anche alla famiglia, agli amici..., a
seconda del tempo e delle energie
che richiede ogni occupazione.

Spesso sarà necessaria una buona
dose di fortezza e la libertà interiore
sufficiente a dire di no a
recriminazioni – in sé, forse, buone –
che rischiano di allontanare il cuore
da Dio. Non esistono ricette. Il
comportamento prudente in una
questione di tanta importanza
richiede una intensa presenza del
fine – una vita interiore solida, un
desiderio saldo di dar gloria a Dio – e
la disposizione umile, vigilante e
aperta di lasciarsi consigliare.



Il risultato sarà che potremo
mantenere nelle nostre mani le
redini dell'esistenza, senza che il
lavoro professionale, che pure è un
aspetto importante, finisca con
l'occupare un posto che compete
soltanto al Signore. Egli soltanto è
degno di orientare tutto ciò che
facciamo, e dunque anche il lavoro.
Nei primi anni di professione
sogliono comparire situazioni nuove,
relazioni diverse da quelle
intrattenute prima e che
costituiscono un'occasione
irripetibile per dare molta gloria a
Dio. In questo periodo è importante
non lasciarsi vincere dal desiderio di
un'affermazione personale, dalla
bramosia di dimostrare agli altri e a
sé stesso il proprio valore, e altre
tentazioni del genere.

Termina una tappa, ne inizia
un'altra



Un'altra fase della vita che ha le sue
esigenze specifiche è la vecchiaia,
quando la diminuzione delle energie
fisiche impedisce di svolgere la
professione con la medesima
intensità di prima; o quando, pur
avendo ancora le forze per
continuare a lavorare a pieno titolo,
arriva il momento del
pensionamento, spesso obbligatorio.
Si tratta di una trasformazione della
condizione di vita, quasi istantanea,
che obbliga a riadattare molti aspetti
pratici, e soprattutto richiede uno
spirito “giovane", disposto ad
affrontare una nuova tappa.

Indubbiamente è questo un buon
momento per rimeditare il
significato della santificazione del
lavoro e delle attività quotidiane,
proprio in una situazione nella quale
le limitazioni personali si possono
notare più chiaramente. A volte si
tratterà di saper ritornare in un certo
senso a una situazione quasi



infantile; con la semplicità di vivere
senza drammi e con gioia la
conclusione di una posizione
professionale che forse faceva
considerare molto importante la
propria attività, anche a motivo delle
persone che dipendevano dal
proprio lavoro.

Allora si può avere la sensazione di
sentirsi inutili, e di rifiutarsi di
svolgere nuove attività per paura di
fallire o per sfiducia nelle proprie
capacità. Tuttavia, questa nuova fase
della vita è una splendida occasione
per pensare a come essere invece
utili al Signore e agli altri, con un
rinnovato spirito di servizio, più
sereno e più retto, in tante cose
piccole o in grandi iniziative.

Le possibilità sono svariatissime. In
alcuni casi si deciderà di continuare
una parte dell'attività professionale
precedente, preparando le persone
che potranno continuare il lavoro



che si sta per abbandonare. In altri
casi, si orientano le proprie capacità
verso altre attività, magari di
carattere più sociale o assistenziale:
assistenza dei malati, sostegno a
centri educativi o formativi... Anche
il mondo associativo, a volte così
decisivo nell'influire sull'opinione
pubblica, ha bisogno di persone di
esperienza e che possono dedicare il
loro tempo. Pensiamo alle
associazioni familiari, culturali,
ambientali; alle associazioni di
telespettatori o di consumatori; ai
circoli politici.

Chi ha figli e nipoti concentrerà una
parte importante del proprio tempo
nel dare aiuto alle famiglie dei propri
figli. Per le famiglie giovani, l'aiuto
dei nonni ha un valore altissimo. La
loro generosa e sorridente
disponibilità spesso sarà di esempio,
e un appoggio in grado di orientare il
modo in cui i genitori educano i figli.



Gli orizzonti apostolici della terza età
sono assai vasti. È importante vivere
questa fase della vita in modo
intelligente e attivo. Il passaggio da
un'attività professionale che
assorbiva la maggior parte del tempo
a una situazione che permette orari
più liberi, non deve lasciare spazio
all'imborghesimento. Sia che si
coltivino hobby o che ci si dedichi ad
attività di profondo significato
sociale, tutto può essere impregnato
di un forte contenuto apostolico. Le
occasioni di entrare in contatto con
altre persone sono di solito molto
numerose, e la saggezza e
l'esperienza accumulate devono
essere messe a servizio degli altri, e
anche, per quanto possibile,
dell'attività apostolica con i giovani.
Nello stesso modo, l'apostolato
dell'opinione pubblica offre molte
opportunità, a chi abbia una
preparazione adeguata, sotto forma
di collaborazione nei piccoli o nei
grandi giornali, nella radio o nella



televisione. Non mancano neppure
persone capaci di scrivere libri,
proporre cicli di conferenze o altri
mezzi per far conoscere gli
insegnamenti della Chiesa.

È importante saper progettare questi
anni con lo spirito della “gioventù
perenne" del cristiano e con la santa
audacia che deve
contraddistinguerlo. «Lo spirito
umano [...], pur partecipando
all'invecchiamento del corpo, rimane
in un certo senso sempre giovane, se
vive rivolto verso l'eterno»[7]. San
Josemaría, negli ultimi anni della sua
vita, quando le forze fisiche
diminuivano, non rinunciò a
intraprendere progetti pieni di
audacia, come, per esempio, il
santuario di Torreciudad. È stato
ugualmente sorprendente l'esempio
di Giovanni Paolo II, che ha
incoraggiato numerose iniziative –
una più audace dell'altra – con forza



e vigore nonostante la malattia che lo
ha accompagnato negli ultimi anni.

Si potrebbero applicare a lui stesso
queste sue parole con le quali ci
invita a tenere in grande
considerazione l'ultima tappa della
vita: «Tutti conosciamo esempi
eloquenti di anziani con una
sorprendente giovinezza e vigoria
dello spirito. Per chi li avvicina, essi
sono di stimolo con le loro parole e di
conforto con l'esempio. Possa la
società valorizzare appieno gli
anziani, che in alcune regioni del
mondo – penso in particolare
all'Africa – sono stimati giustamente
come “biblioteche viventi" di
saggezza, custodi di un patrimonio
inestimabile di testimonianze umane
e spirituali. Se è vero che sul piano
fisico hanno in genere bisogno di
aiuto, è altrettanto vero che, nella
loro età avanzata, possono offrire
sostegno ai passi dei giovani che si



affacciano all'orizzonte dell'esistenza
per saggiarne i percorsi.

Mentre parlo agli anziani, non posso
non rivolgermi anche ai giovani per
invitarli a stare loro accanto. Vi
esorto, cari giovani, a farlo con
amore e generosità. Gli anziani
possono darvi molto di più di quanto
possiate immaginare. Il Libro del
Siracide in proposito ammonisce:
“Non trascurate i discorsi dei vecchi,
perché anch'essi hanno imparato dai
loro padri" (Sir 8, 9); “Frequenta le
riunioni degli anziani; qualcuno è
saggio? Unisciti a lui" (Sir 6, 34);
perché agli anziani “si addice la
sapienza" (Sir 25, 5)»[8].

J. López Díaz e C. Ruíz

[1] San Josemaría, Lettera 15-X-1948,
citato da A. Nieto, “Josemaría
Escrivá, sacerdote di Dio, lavoratore



esemplare", Discorso pronunciato
nell'Università di Navarra il 26-
VI-1985.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 81.

[3]Prv 14, 15.

[4]San Josemaría, Forgia, n. 921.

[5]San Josemaría, Solco, n. 502.

[6]San Josemaría, Solco, n. 701.

[7]Giovanni Paolo II, Lettera agli
anziani, 1-X-1999, n. 12.

[8]Ibid.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lavorare-in-ogni-
periodo-della-vita/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/lavorare-in-ogni-periodo-della-vita/
https://opusdei.org/it/article/lavorare-in-ogni-periodo-della-vita/
https://opusdei.org/it/article/lavorare-in-ogni-periodo-della-vita/

	Lavorare in ogni periodo della vita

