
opusdei.org

Lavorare con
coscienza

Chi desidera essere santo non
può limitarsi a lavorare; deve
lavorare bene, impegnandosi a
fondo, accettando gli insuccessi
e imparando a praticare le virtù
nel lavoro quotidiano: la
pazienza e la carità, tanto per
fare un paio di esempi. Nuovo
testo sulla santificazione del
lavoro.

14/11/2009

Se davvero vogliamo santificare il
lavoro, dobbiamo per forza



soddisfare una prima condizione:
lavorare e, naturalmente, lavorare
bene, con molto impegno e serietà
[1].

In un articolo precedente è già stato
detto che lavorare per un motivo
soprannaturale è in un certo modo
l’anima della santificazione del
lavoro [2].

Ora ci fermeremo a considerare che
la materia, per così dire, cui
quest’anima dà vita, è il lavoro ben
fatto, perché il motivo
soprannaturale, se è autentico amore
di Dio e del prossimo, richiede
necessariamente da parte nostra il
cercare di portare a termine il nostro
compito nel modo migliore possibile.

In modo particolare dobbiamo tener
presente che, come ha insegnato san
Josemaría, la santificazione del
lavoro ordinario consiste nel
compiere bene il lavoro stesso, nel
cercare la perfezione anche umana,

https://opusdei.org/article/un-motivo-soprannaturale/


il compimento di tutti gli obblighi
professionali e sociali: lavorare con
coscienza, con senso di
responsabilità, con amore e
perseveranza, senza trascuratezze né
leggerezze.

Per meditare con frutto
quest’insegnamento del fondatore
dell’Opus Dei, conviene osservare
che, quando si parla di “lavorare
bene”, ci si riferisce anzitutto 
all’attività del lavoro, non al suo
risultato.

Può succedere che si lavori bene e
che tuttavia il risultato non sia
all’altezza, sia per uno sbaglio
involontario sia per una causa
indipendente da noi. In questi casi,
abbastanza frequenti, appare con
chiarezza la differenza tra chi lavora
con senso cristiano e chi cerca
soprattutto il successo umano. Per il
primo, ciò che ha valore,
innanzitutto, è il lavoro in sé; quando



non riesce a ottenere un buon
risultato, è consapevole che nulla è
andato perso di ciò che ha cercato di
fare per amore di Dio e per lo zelo di
corredenzione; per questo non si
ribella di fronte alle contrarietà;
cercherà di superarle e vede in esse
la possibilità di unirsi alla Croce del
Signore. Invece, per il secondo crolla
il mondo se il lavoro non dà i risultati
sperati. Evidentemente, chi la pensa
così non capirà mai che cosa
significhi santificare il lavoro
professionale.

Lavorare con coscienza è lavorare
con perfezione umana per un motivo
soprannaturale. Non basta lavorare
umanamente bene e “poi” collegarci
il motivo soprannaturale. È qualcosa
di più profondo. È l’amore di Dio che
deve condurre un cristiano a
svolgere con perfezione il suo
compito, perché non possiamo
offrire al Signore cose che, pur con
le povere limitazioni umane, non



siano perfette, senza macchia,
compiute con attenzione anche nei
minimi particolari: Dio non accetta
le raffazzonature. Non offrirete
nulla con qualche difetto,
ammonisce la Sacra Scrittura, 
perché non sarebbe gradito (Lv 22,
20) [3].

Quando si cerca di agire in questo
modo è normale tuttavia che il
lavoro riesca bene e si ottengano
buoni risultati. Ancor più, è facile
che chi cerca di santificare il lavoro
emerga tra i suoi colleghi perché,
l’amore di Dio porta a prodigarsi
volentieri, e sempre, nel dovere e
nel sacrificio[4]. Ma non bisogna
dimenticare mai – vale la pena
ripeterlo – che Dio permette a volte
contrarietà e insuccessi, perché così
sappiamo purificare l’intenzione e
partecipare della Croce del Signore.
Ma questo non significa che non si
sia lavorato bene e non ci si stia
santificando.



VIRTÙ UMANE NEL LAVORO

Il lavoro ben fatto fa mettere in
pratica le virtù umane informate
dalla carità. Entra in gioco tutto un
contesto di virtù: la fortezza, per
perseverare nel lavoro,
nonostante le naturali difficoltà, e
per non lasciarsi mai vincere dal
suo peso; la temperanza, per
spendersi senza riserve superando
la comodità e l'egoismo; la
giustizia, per compiere i nostri
doveri verso Dio, verso la società,
la famiglia, i colleghi; la
prudenza, per sapere in ogni
circostanza che cosa conviene fare
e metterci all'opera senza indugi...
E tutto, insisto, per Amore [5].

Tutte le virtù umane sono necessarie,
perché formano una trama in cui i
fili si intrecciano. Ma anche lì c’è un
ordine: alcuni fili vanno messi prima
degli altri, come quando si tesse un
tappeto.



Siccome la prima condizione è
lavorare e lavorare bene, si
comprende che il nostro fondatore
sottolinei due virtù umane —
laboriosità e diligenza —, che si
confondono in una sola: l'impegno
di mettere a frutto i talenti che
ciascuno ha ricevuto da Dio [6].

Come nella parabola del Vangelo, Il
Signore ci ha dato i talenti necessari
per svolgere la missione di renderlo
presente in tutte le attività umane,
santificando ciascuno la propria
professione. Non è lecito comportarsi
come il servo malvagio e pigro [7]
che sotterrò il talento ricevuto. Dio
vuole che, per amor suo, facciamo
rendere i doni che ci ha dato. Per
questo bisogna lavorare con impegno
e costanza, con rigore, con qualità
umana, con tutto lo sforzo
necessario.

La laboriosità e la diligenza portano
insieme ad affrontare il lavoro che



tocca fare, non qualsiasi cosa, oppure
ciò che piace, e a compierlo come e
quando occorre. La persona
laboriosa utilizza con profitto il
tempo, che non è solo denaro, è
gloria di Dio. Fa quello che deve e
si impegna in quello che fa, non
per abitudine o per riempire le
ore, ma come frutto di riflessione
attenta e ponderata. Pertanto è
diligente. Nell'uso attuale, la
parola diligente ci ricorda la sua
origine latina. Essa deriva dal
verbo diligere, che significa
amare, apprezzare, scegliere come
risultato di un'attenzione delicata,
accurata. Non è diligente la
persona precipitosa, bensì chi
lavora con amore, con premura[8].

È necessario lottare contro la
pigrizia, vizio capitale e madre di
tutti i vizi [9]. Una delle sue
manifestazioni è il ritardo nel
compimento degli obblighi [10]:
rimandare ciò che costa dando



priorità ad altre cose che piacciono
di più o esigono meno sforzo. Non
lasciare il tuo lavoro per
l’indomani [11], consiglia san
Josemaría, perché a volte con falsi
pretesti, ce la prendiamo troppo
comoda, dimentichiamo la
benedetta responsabilità che pesa
sulle nostre spalle, ci
accontentiamo di salvare la
faccia, ci lasciamo trascinare da
'ragioni senza ragione' per restare
con le mani in mano, mentre
Satana e i suoi complici non vanno
mai in ferie [12]. Non serviamo Dio
con lealtà quando diamo motivo di
essere giudicati scansafatiche,
leggeri, superficiali, disordinati,
pigri, inutili...[13].

Il lavoro professionale è campo per
l’esercizio di tutte le virtù umane,
imitando l’esempio di Gesù negli
anni di Nazaret. L’ordine e la
serenità, la gioia e l’ottimismo, la
fortezza e la costanza, la lealtà,



l’umiltà e la mansuetudine, la
magnanimità e tutte le altre virtù che
sarebbe troppo lungo menzionare,
fanno del lavoro professionale un
terreno fecondo che si riempie di
frutti con l’aiuto della grazia.

Senza la lotta per praticare
quotidianamente queste virtù è facile
cadere nell’errore di quanti si
considerano cristiani ”praticanti”
perché assistono ad alcuni atti di
culto e recitano alcune preghiere, ma
lasciano che la loro vita
professionale si svolga, con maggiore
o minore evidenza, al margine della
morale cristiana, con mancanze di
giustizia, di veracità, di onestà…

Un lavoro di questo tipo non è
gradito a Dio, e non si può dire che
sia ben fatto, né santificato, anche se
ottiene risultati brillanti agli occhi
umani e si distingue per la
perfezione tecnica. San Josemaría ha
insegnato sempre a mettere in



pratica la fede, a incarnarla con
unità di vita, nel lavoro
professionale. E questo si ottiene
mediante le virtù umane informate
dalla carità.

Senza la carità, lo sforzo umano non
basta per santificare il lavoro, perché
la carità – l’amore soprannaturale
per Dio e per le anime – è l’essenza
della santità. Un cristiano pur molto
efficace, se manca alla carità non
santifica il suo lavoro. In realtà non
si può neppure dire che lavori molto
bene, perché la carità è una delle
virtù, e la sua mancanza si manifesta
prima o poi con il venir meno delle
virtù stesse: emergono ingiustizie,
odio, ira, invidie…

L’amore di Dio non è un sentimento
inoperante. È l’atto della virtù
teologale della carità che, insieme
alla fede e alla speranza, deve
dirigere la vita di un figlio di Dio
mediante l’esercizio delle virtù



umane. Soltanto così possiamo
identificarci con Cristo, perfetto Dio e
perfetto uomo.

COSE PICCOLE

Le virtù cristiane si manifestano e si
sviluppano nell’attività professionale
normalmente attraverso le cose
piccole. Anche la laboriosità, che in
qualche modo è la condizione delle
altre virtù nel lavoro, non consiste
soltanto nel lavorare molto, perché
non bisogna dimenticare che a furia
di trascurare i particolari,
possono diventare compatibili il
lavorare senza riposo e il vivere
da perfetto fannullone[14].

Questa virtù può perdere il suo
genuino valore se si trascura la lotta
in quei particolari di ordine per i
quali forse non ci si sente portati, o
di puntualità nell’iniziare o
terminare il lavoro, o se si trascurano
la cura della famiglia o le iniziative
apostoliche con la scusa che il lavoro



assorbe quasi tutte le energie. Le
cura delle cose piccole protegge da
questo pericolo perché custodisce la
rettitudine d’intenzione; molti
particolari brillano soltanto davanti
a Dio.

La santità non consiste nel fare cose
ogni giorno più difficili, diceva san
Josemarĺa, ma nel farle ogni giorno
con più amore. Il segreto per fare
ogni giorno meglio il lavoro sta nelle
cose piccole, i dettagli che sono alla
portata di un figlio di Dio e che
danno un tocco di perfezione alla
nostra attività.

Altra cosa diversa è il
“perfezionismo”, il difetto di cercare
la perfezione per la perfezione nel
valutare il risultato di una
determinata attività. Questo difetto
implica una deformazione delle virtù
umane, mostra che si è perduta la
visione d’insieme, il senso della
prudenza utile a comprendere che il



meglio è nemico del bene, perché
pretendere il meglio in alcuni casi
porta a trascurare altre esigenze del
lavoro ben fatto, per esempio, quella
di concluderlo entro il tempo
stabilito. Il perfezionismo è un
surrogato della perfezione, che rivela
amor proprio e compiacenza vana,
ed è necessario combatterlo con il
realismo dell’umiltà cristiana che sa
riconoscere le proprie limitazioni e
confidare in Dio.

Egli ha creato tutto per amore e le
sue opere sono perfette: Dei perfecta
sunt opera[15]. Il nostro lavoro è una 
partecipazione all’opera creatrice
[16], e deve anche essere perfetto, in
ciò che dipende dalle nostre forze,
con la grazia di Dio.

La cura delle cose piccole
caratterizza il modo divino di
lavorare di un figlio di Dio perché
manifesta la perfezione dell’amore.
Ed è fondamentale arrivare a essere



contemplativi nel lavoro, perché così
come Dio creò e vide che era cosa
buona [17]. – contemplò il riflesso del
suo Amore e della sua Verità in ciò
che aveva creato – analogamente,
con l’infinita distanza che comporta
qui l’analogia, il nostro lavoro sarà 
buono e mezzo di contemplazione se
è un compito non solo terminato fino
al dettaglio, ma portato a termine
con rettitudine morale. Così il lavoro
sarà orazione. Orazione
contemplativa, perché un lavoro
svolto con perfezione, con molto
amore nelle cose piccole, permette di
scoprire quel qualcosa di divino
che è nascosto nei particolari [18].
Per questo, concludeva san
Josemaría, quando un cristiano
compie con amore le attività
quotidiane meno trascendenti, in
esse trabocca la trascendenza di
Dio [19].

IMPARARE A LAVORARE BENE



Il panorama meraviglioso che si apre
davanti ai nostri occhi deve essere
messo in pratica nella nostra
vita.Non basta voler fare il bene; è
necessario saperlo fare[20]. Servire
Dio e gli altri con il nostro lavoro
richiede preparazione, competenza
non solo tecnica ma pure morale,
umana e cristiana.

Per servire, servire: sono parole che
san Josemaría voleva scolpire nei
nostri cuori affinché non
dimenticassimo che non basta la
“buona volontà” per essere un buon
medico o una buona padrona di casa,
ma si richiedono competenze e virtù.
Non credo alla rettitudine di
intenzione di chi non si sforza di
ottenere la competenza necessaria
per svolgere debitamente i compiti
che gli sono affidati[21].

La “formazione professionale” per
santificare il lavoro non consiste solo
in alcune conoscenze teoriche



previe. C’è bisogno di molto di più:
servono virtù umane informate dalla
carità. La formazione professionale
dura tutta la vita, e migliora giorno
dopo giorno se si mette impegno nel
crescere nelle virtù cristiane. Non
basta il desiderio di possedere tali
virtù, bisogna imparare a
praticarle. Discite benefacere(Is 1,
17),imparate a fare il bene.
Bisogna esercitarsi continuamente
negli atti corrispondenti a tali
virtù — con fatti di sincerità, di
veracità, di equanimità, di
serenità, di pazienza... —, perché
le opere sono amore e non si può
amare Dio solo a parole, ma coi
fatti e nella verità (1 Gv 3, 18). [22].

Per questa formazione la direzione
spirituale è una strada stupenda. Se
sappiamo spalancare l’anima,
potremo ricevere consigli certi – a
volte indicazioni circa doveri morali
o di coscienza –, perché lo Spirito
Santo, mediante questo mezzo, dà la



sua luce e la sua grazia. Dobbiamo
poi essere disposti a ricevere
formazione anche sul posto di
lavoro, sapendo trar profitto dalle
osservazioni dei colleghi. Bisogna
avere umiltà, semplicità per
ammettere i propri limiti e per
lasciarsi aiutare evitando la 
sufficienza, la presunzione e la
vanità.

AMBIZIONE PROFESSIONALE

Una disposizione interiore molto
conveniente per imparare a lavorare
è una giusta ambizione
professionale. Ma è importante avere
un’idea retta, elevata, di ciò che tale
ambizione deve essere in un
cristiano, per non ridurla a una
semplice inclinazione naturale.

A rigore è l’anelito di servire Dio e gli
altri con il nostro lavoro, il desiderio
di contribuire con la propria attività
professionale al progresso umano,
orientandolo con senso cristiano per



impregnare così la società con lo
spirito di Cristo. Questo è il nucleo
dell’ambizione professionale di un
figlio di Dio, che tiene alto l’interesse
per ciò che si fa e lo aumenta con
l’ausilio della speranza
soprannaturale che mantiene vivo
l’impegno di trasformare la prosa
quotidiana in versi epici [23].

Le attività più ordinarie non sono un
monotono succedersi di azioni
sempre uguali, come non lo furono
nella vita di Gesù, Maria e Giuseppe a
Nazaret. Si scopre una nuova
dimensione nei nostri compiti e si
gode della presenza di Dio che li
approva, accogliendo l’offerta del
lavoro ben fatto.

Per un figlio di Dio, l’ambizione
professionale non è un gusto o un
capriccio. È il desiderio di fare il
lavoro che Dio vuole, perché si
santifichi e dia frutto. Esiste una
vocazione professionale, che è parte



importante della vocazione divina.
Questo volere di Dio si scopre non
solo in base alle inclinazioni e
attitudini – che certamente contano
–, ma anche in base alle circostanze
nelle quali ognuno si trova per
Provvidenza divina, e in particolare
tenendo conto dei doveri che deve
compiere e dei servizi che di fatto
deve prestare.

Tutto quest’insieme di fattori
configura la vocazione professionale,
e si chiama “vocazione” perché
effettivamente rappresenta una
chiamata di Dio a scegliere,
d’accordo con le circostanze
personali, l’attività professionale più
conveniente come materia di
santificazione e di apostolato.

In questa cornice si vede quanto sia
lontana dall’ambizione professionale
la patologia che si suole chiamare 
professionalite. L’amore per il lavoro
come mezzo di santificazione e di



apostolato viene sostituito dalla la
schiavitù nei confronti di un idolo
scelto arbitrariamente come fine. E
ciò può succedere senza
accorgersene, proprio per avere
trascurato di rettificare l’intenzione e
per aver agito in pratica per obiettivi
terreni, gustando a fondo un trionfo
effimero.

San Josemarĺa avverte di questo
pericolo: Metti gli impegni
professionali al loro posto: sono
esclusivamente mezzi per arrivare
al fine; non possono essere
considerati neanche remotamente
come la cosa fondamentale.
Quante «professionaliti»
impediscono l'unione con Dio! [24].
Imparare a lavorare bene è anche
mettere il lavoro al proprio posto, un
posto sì importante, essendo il
cardine della santificazione nella vita
ordinaria, ma che non deve essere il
principale: è pur sempre un mezzo.



* * *

I buoni professionisti si riconoscono
per il loro lavoro. San Giuseppe era
conosciuto come l’artigiano e Gesù
come il figlio dell’artigiano, fabri filius
[25]; e artigiano Egli stesso [26]. Non
ci è rimasto il risultato del suo
lavoro, nessuno degli oggetti che
fabbricarono con qualità, con la
perfezione che permettevano gli
strumenti del mestiere, frutto di un
lavoro svolto con sforzo, ordine,
gioia…, mentre la Madonna si
occupava con lo stesso spirito dei
lavori della casa. Ci è rimasto invece
l’amore redentore di Gesù nel suo
lavoro e quello di Maria e di
Giuseppe uniti al suo con un solo
cuore. Questa è l’essenza della
santificazione del lavoro.

Javier López Díaz, Professore di
Teologia Spirituale presso la
Pontificia Università della Santa
Croce



----------------------------

[1] Forgia, n. 698

[2] Cfr Cammino, n. 359

[3] Amici di Dio, n. 55

[4] Solco, n 527

[5] Amici di Dio, n. 72

[6]Ibidem n. 81.

[7] Mt 25, 26.

[8] Amici di Dio, n. 81

[9] Solco, n.505 , Cfr Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1866

[10] San Tommaso d’Aquino, S.Th II-
II q. 54, a 2, ad 1.

[11] Cammino, n. 15.

[12] Amici di Dio, n. 62.

[13] Ibidem.



[14] Solco, n. 494.

[15] Dt 32, 4 (Vg)

[16] Cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica. n. 2477.

[17] Gn 1, 10 ss.

[18] Colloqui, n. 116.

[19] Ibidem.

[20] È Gesù che passa, n. 50

[21] Ibidem.

[22] Amici di Dio, n. 91.

[23] È Gesù che passa, n. 50.

[24] Solco, n. 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cfr Mc 6,3.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lavorare-con-
coscienza/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lavorare-con-coscienza/
https://opusdei.org/it/article/lavorare-con-coscienza/
https://opusdei.org/it/article/lavorare-con-coscienza/

	Lavorare con coscienza

