opusdei.org

L’arte della
preghiera

Preghiera: dialogo dell’'uomo
con Dio, da cuore a cuore. Una
relazione nella quale 'uomo
puo impegnarsi sempre di piu,
come Si suggerisce in questo
testo.

28/06/2011

«Se 1l cristianesimo — diceva Giovanni
Paolo II - deve distinguersi, nel nostro
tempo, soprattutto per “Uarte della
preghiera”, come non sentire un
rinnovato bisogno di trattenersi a
lungo, in spirituale conversazione, in



adorazione silenziosa, in
atteggiamento di amore, davanti a
Cristo presente nel Santissimo
Sacramento? Quante volte, miei cari
fratelli e sorelle, ho fatto questa
esperienza, e ne ho tratto forza,
consolazione, sostegno!»[1].

Con tutta la tua anima

Vogliamo amare Dio Padre con tutte
le nostre forze, vogliamo impegnare
nell’orazione ’anima con tutte le sue
potenze: 'intelletto e la volonta, la
memoria, 'immaginazione e i
sentimenti. Il Signore si serve di esse,
durante o dopo, come di un canale
per entrare in dialogo con noi.

Non ci sono due momenti di
preghiera uguali fra di loro. Lo
Spirito Santo, sorgente di continua
novita, prende l'iniziativa, opera e
aspetta. Certe volte & una lotta
solitaria, quando sembra che non
arrivi nessuna risposta: allora serve
lo sforzo della volonta, sereno e



tenace. Si fanno atti di fede e
d’amore, gli si raccontano le cose,
applicando l'intelletto e
I'immaginazione alla Sacra Scrittura,
ai testi della liturgia o di autori
spirituali; lo si cerca con parole o
soltanto guardandolo. La
disposizione di ricerca e gia un
dialogo che trasforma, anche se a
volte sembra che non abbia risposte.

Altre volte irrompono idee o affetti
che danno fluidita ai periodi di
orazione e aiutano a percepire la
presenza di Dio. In tutti questi casi—
con affetti, idee, con voglia o senza —
le nostre potenze vanno poste nelle
mani dello Spirito Santo. Siamo suoi
ed Egli ha detto: Non posso fare
delle mie cose quello che voglio?
[2]. L’orazione mentale é questo
dialogo con Dio, cuore a cuore, in
cui interviene tutta ’anima:
lintelligenza e ’'immaginazione,
la memoria e la volonta. E una
meditazione che contribuisce a



dar valore soprannaturale alla
nostra povera vita umana, alla
nostra comune vita quotidiana(3].

L’'unica regola che Dio ha voluto
seguire é quella di crearci liberi:
aspetta la nostra filiale
collaborazione. Nel disporci
all’orazione, lo faremo come figli,
lottando per concentrarci su questo
Padre che vuole parlarci. In fin dei
conti, non serve possedere una
facilita intellettuale o avere un cuore
capace di accendersi con gli affetti.
L’'importante e la determinazione di
rimanere disponibili al dialogo,
senza cedere all’assuefazione o allo
scoraggiamento.

Orazione e pienezza

Dio parla in molti modi; ’orazione é
soprattutto ascolto e risposta. Parla
nella Scrittura, nella liturgia, nella
direzione spirituale e nelle varie
circostanze della vita: nel lavoro,
nelle vicissitudini della giornata o nei



rapporti con gli altri. Per imparare
questo linguaggio divino conviene
dedicare un certo periodo di tempo a
stare soli con Dio.

Parlare con Dio vuol dire permettere
che Egli a poco a poco diventi il
protagonista nella nostra vita.
Meditare la vita di Cristo permette di
capire la nostra storia personale e
aprirla alla grazia. Vogliamo che essa
ci invada, per trasformare la nostra
vita in un fedele riflesso della sua.
Dio Padre ci ha predestinati a
essere conformi all’immagine del
Figlio suol4], e vuole vedere Cristo
formato in noi[5], affinché possiamo
esclamare: Non sono piu io che
vivo, ma Cristo vive in me[6].

Nel Nuovo Testamento, il miglior
libro di meditazione, contempliamo i
misteri di Cristo: riviviamo la Nascita
a Betlemme, la vita nascosta a
Nazaret, le angosce della Passione...
Tale assimilazione al Figlio e



realizzata efficacemente dallo Spirito
Santo; ma non € un processo
meccanico davanti al quale ogni
battezzato é soltanto uno spettatore
stupefatto: noi possiamo collaborare
all’azione divina, disponendo la
volonta, applicando 'immaginazione
e 'intelletto, privilegiando gli affetti
buoni.

Questo faceva san Josemaria, quando
comprendeva i propri patimenti
personali attraverso la meditazione
dell’agonia di Cristo: Io, che a mia
volta voglio compiere la
santissima Volonta di Dio,
seguendo le orme del Maestro,
potro lamentarmi se trovo la
sofferenza come compagna di
strada? Sara un segno certo della
mia filiazione, perché Egli mi
tratta come il suo divino Figlio. E,
allora, come Lui, potro gemere e
piangere da solo nel mio
Getsemani, ma, prostrato a terra,
riconoscendo il mio nulla, salira



fino al Signore un grido sgorgato
dall’intimo della mia anima: Pater
mi, Abba, Pater,... fiat![7].

Parliamo a Dio quando preghiamo e
lo ascoltiamo quando leggiamo le
parole divine[8]; «La lettura della
Sacra Scrittura deve essere
accompagnata dalla preghiera,
affinché possa svolgersi il colloquio
tra Dio e P'uomo»[9], un dialogo nel
quale il Padre ci parla del Figlio, per
farci essere un altro Cristo, lo stesso
Cristo. Vale la pena mobilitare le
nostre potenze quando e I’ora di
pregare con il Vangelo. Cerca
anzitutto di raffigurarti la scena o
il mistero che ti deve servire per
raccoglierti e meditare. Poi
applica ad essa la mente,
prendendo in considerazione uno
o l’altro dei lineamenti della vita
del Maestro [...]. Quindi
raccontagli tutto quello che in
queste cose ti suole capitare,
quello che senti, i fatti della tua



vita. E presta attenzione, perché
forse Egli vorra indicarti qualche
cosa: e il momento delle mozioni
interiori, di renderti conto, di
lasciarti convincere[10].

Si tratta, in sostanza, di pregare sulla
nostra vita per viverla come Dio si
aspetta. E assolutamente necessario,
specialmente per chi cerca di
santificarsi nel lavoro. Che opere
saranno le tue, se non le hai
meditate alla presenza del
Signore, per ordinarle? Senza
questa conversazione con Dio,
come porterai a termine con
perfezione il lavoro della
giornata?[11].

Quando contempliamo i misteri di
Gesu e, insieme, le vicende della
nostra esistenza, impariamo a
pregare come Cristo, la cui preghiera
era tutta «in questa amorosa adesione
del suo cuore di uomo al “mistero
della volonta” del Padre (Ef 1, 9)»[12];



impariamo a pregare come un figlio
di Dio, seguendo I’esempio di san
Josemaria. La mia orazione, in ogni
circostanza, é stata la stessa, pur
con toni differenti. Gli ho detto:
Signore, Tu mi hai messo qui; Tu
mi hai confidato questa o quella
cosa e io confido in Te. So che sei
mio Padre e ho sempre visto i
piccoli fidarsi pienamente dei loro
genitori. L’esperienza sacerdotale
mi conferma che ’'abbandono
nelle mani di Dio spinge le anime
ad acquistare una pieta forte,
profonda e serena che incoraggia
a lavorare sempre con rettitudine
di intenzione[13].

L’orazione e il mezzo privilegiato per
maturare. E una parte irrinunciabile
di quel processo per il quale il centro
di gravita si trasferisce dall’amor
proprio all’amore di Dio, e degli altri
attraverso di Lui. La personalita
matura ha peso, consistenza,
continuita, lineamenti ben definiti



che danno un modo, peculiare in
ciascuno, di rispecchiare Cristo.

La persona matura € come un
pianoforte perfettamente accordato.
Non mira alla genialita di emettere
suoni imprevisti, di sorprendere. E
sorprendente che dia la nota voluta
ed e geniale che, grazie alla sua
stabilita, permetta di interpretare le
piu belle melodie: e affidabile,
risponde in modo prevedibile ed e
utile proprio per questo. Raggiungere
la stabilita e la fermezza che da la
maturita e una sfida.

Contemplare I'Umanita del Signore é
la migliore via verso la pienezza. Egli
ci aiuta a scoprire e a correggere i
tasti che non rispondono bene. In
alcuni sara la volonta che fa
resistenza a compiere cio che Dio si
aspetta. Altri possono notare di non
avere abbastanza calore umano,
tanto necessario per saper vivere con
gli altri e per ’apostolato. Altri, forse



troppo energici, trascinati dai
sentimenti, tendono alla
precipitazione e al disordine.

E un lavoro che non finisce mai.
Occorre individuare gli squilibri, le
note stonate, con un atteggiamento
umile e deciso a migliorare, senza
impazienze e senza scoraggiamenti,
perché il Signore ci guarda con
immenso affetto e comprensione.
Com’é importare imparare a
meditare sulla nostra vita con gli
occhi del Signore! Parlando con Lui
si risveglia la passione per la verita;
cessa la paura di conoscere cio che
siamo realmente, senza evadere con
I'immaginazione o con le
deformazioni dovute alla superbia.

Se contempliamo la realta attraverso
il dialogo con Dio, impariamo anche
a leggere nelle persone e nei fatti
senza il filtro cangiante di una
valutazione esclusivamente
sentimentale o di una utilita



immediata. Cosi impariamo ad
ammirare la grandezza di un Dio che
ama la nostra piccolezza, a
contemplare tanti misteri assai
superiori a noi.

I’autentica orazione Questo popolo
mi onora con le labbra, ma il suo
cuore € lontano da me[14]. Cosi si
lamenta il Signore nella Scrittura,
perché sa che ogni anima deve porre
in Lui il proprio cuore per
raggiungere la felicita. Nell’orazione
la disposizione della volonta per
trovare, amare e adempiere la
volonta di Dio ha un’assoluta
preminenza sulle altre capacita
dell’anima: Il profitto dell’anima non
consiste nel molto pensare, ma nel
molto amare[15].

Molte volte pregare amando
richiedera sforzi, spesso vissuti senza
consolazioni né frutti apparenti.
L’orazione non é questione di
parlare o di sentire, ma di amare.



E si ama, sforzandosi di dire
qualche cosa al Signore, anche se
non si dice nulla[16]. Abbiamo la
certezza filiale che Dio concede a
ciascuno i doni di cui ha piu bisogno,
quando piu ne ha bisogno.
L’orazione - ricordalo — non
consiste nel fare bei discorsi, dire
frasi magniloquenti o consolanti...
Orazione é a volte uno sguardo a
un’immagine del Signore o di sua
Madre; altre volte, una supplica,
in parole; altre ancora, Uofferta
delle buone opere, dei risultati
della fedelta... Come il soldato che
sta di sentinella, cosi dobbiamo
stare noi alla porta di Dio nostro
Signore: e questo é orazione. O
come si accuccia un cagnolino ai
piedi del suo padrone. E non
esitare a dirglielo: Signore, sono
qui come un cane fedele; o, meglio,
come un somarello, che non dara
calci a chi lo ama[17].



Questa esperienza si puo fare anche
nell’amicizia. Quando ci troviamo
con altre persone, puo accadere che
non sappiamo che cosa dire, perché
la testa non risponde, malgrado i
tentativi di intavolare una
conversazione. Cerchiamo allora
altre risorse perché non si crei un
clima di freddezza: uno sguardo
amabile, un gesto di cortesia, un
atteggiamento di attento ascolto, un
piccolo dettaglio di preoccupazione
per le cose altrui. Tutta I’esperienza
veramente umana si apre alla
possibilita di avere un rapporto con
Cristo, perfetto Dio e perfetto uomo.

Dato che fedelta e perseveranza sono
gli altri nomi dell’amore, sapremo
andare avanti anche quando
I'intelligenza, I'immaginazione o la
sensibilita sfuggano al nostro
controllo. In quei momenti I’amore
puo trovare altre strade per
espandersi. La tua intelligenza é
torpida, inattiva; fai degli sforzi



inutili per coordinare le idee alla
presenza del Signore: un vero
stordimento! Non ti sforzare e non
preoccuparti. Ascoltami bene: é il
momento del cuore[18].

Quando ¢é il momento di parlare con
Dio, anche se il cuore non risponde il
dialogo non si interrompe. Anche
quando constatiamo che, malgrado
una vera e propria lotta, siamo
distratti e apatici, abbiamo la
certezza di aver fatto, con i nostri
buoni desideri, una cosa gradita a
Dio Padre, che guarda
amorevolmente i nostri sforzi.

Orazione e opere Posso
assicurare, senza paura di
sbagliare, che vi sono molte, direi
anzi, infinite maniere di pregare.
Ma io vorrei per tutti noi la vera
orazione dei figli di Dio, non la
verbosita degli ipocriti a cui é
rivolto ’ammonimento di Gesut:
Non chiunque mi dice: Signore,



Signore! entra nel regno dei cieli
[...1. Il nostro invocare il Signore
vada dunque unito al desiderio
efficace di tradurre in realta le
mozioni interiori che lo Spirito
Santo suscita nella nostra
animal19].

Per far diventare realta le mozioni
ricevute nell’orazione, € bene
formulare spesso alcuni propositi. Il
fine della riflessione su cio che il
Cielo prescrive e I’azione, per
mettere in opera le prescrizioni
divine[20]. Non si tratta soltanto del
fatto che il nostro intelletto escogiti
una serie di idee pie, ma di ascoltare
la voce del Signore e di compiere la
sua volonta. La tua orazione non
puo limitarsi a sole parole: deve
avere contenuti reali e
conseguenze pratiche[21].

L’orazione dei figli di Dio deve avere
conseguenze apostoliche.
L’apostolato ci rivela un altro aspetto



dell’amore nella preghiera. Vogliamo
imparare ancora una volta a pregare,
anche per poter aiutare gli altri. Vi

troveremo la forza per portare molte
persone sulla via del dialogo con Dio.

Non preghiamo da soli perché non
viviamo né vogliamo vivere da soli.
Quando mettiamo la nostra vita
davanti a Dio, necessariamente
dobbiamo parlare di cio che e piu
importante per noi: dei nostri fratelli
nella fede, dei nostri familiari, amici
e conoscenti; di quelli che ci aiutano
0 di coloro che non ci capiscono o ci
fanno soffrire. Se la volonta e ben
disposta, senza timore di complicarci
la vita, potremo ascoltare
nell’orazione i suggerimenti divini:
nuovi orizzonti apostolici e modi
creativi per aiutare gli altri.

I1 Signore, dall’intimita dell’anima, ci
aiutera a comprendere gli altri, a
sapere in che modo essere esigenti
con loro, come portarli a Lui; dara



luci alla nostra intelligenza per
leggere nelle anime; purifichera gli
affetti; ci aiutera ad amare con un
amore piu forte e piu limpido. La
nostra vita di apostoli vale per quello
che vale la nostra orazione.

C. Ruiz

[1] Giovanni Paolo II, Lett. Enc.
Ecclesia de Eucharistia, 17-1V-2003, n.
25.

[2] Mt 20, 15.

[3] San Josemaria, E Gestl che passa,
n. 119.

[4] Rm 8, 29.

[5] Cfr. Gal 4, 19.

[6] Gal 2, 20.

[7] San Josemaria, Via Crucis, 1, 1.

[8] Cfr. Sant’Ambrogio, De officiis
ministrorum, 1, 20, 88.



[9] Concilio Vaticano II, Cost. dogm.
Dei Verbum, n. 25.

[10] San Josemaria, Amici di Dio, n.
253.

[11] San Josemaria, Solco, n. 448.

[12]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2603.

[13] San Josemaria, Amici di Dio, n.
143.

[14]Is 29, 13; cfr. Mt 15, 8.

[15] Santa Teresa di Gesu, Fondazioni,
cap. 5, n. 2.

[16] San Josemaria, Solco, n. 464.
[17] San Josemaria, Forgia, n. 73.
[18] San Josemaria, Cammino, n. 102.

[19] San Josemaria, Amici di Dio, n.
243.



[20] Cfr. Sant’Ambrogio, Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21] San Josemaria, Forgia, n. 75.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/larte-della-
preghiera/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/larte-della-preghiera/
https://opusdei.org/it/article/larte-della-preghiera/
https://opusdei.org/it/article/larte-della-preghiera/

	L’arte della preghiera

