
opusdei.org

"Amare è... non
albergare che un
solo pensiero"

Il matrimonio cristiano
“consolida, purifica, eleva” le
caratteristiche di ogni amore
coniugale. Un altro articolo
della serie sull’amore umano.

15/12/2015

“Dio, che ha creato l’uomo per
amore, lo ha anche chiamato
all’amore, vocazione fondamentale e
innata di ogni essere umano” i.
Quando Dio creò l’uomo, creò un



essere capace di amare e di essere
amato, perché Dio è Amore e lo
aveva fatto a sua immagine e
somiglianza ii.

Uomo e donna furono creati l’uno
per l’altro. Già si nota la volontà del
Creatore di fare di queste due
persone, diverse per la loro natura
sessuata, ma uguali nella dignità,
degli esseri complementari. Il
matrimonio “è iscritto nella natura
stessa dell’uomo e della donna, quali
sono usciti dalla mano del Creatore.

Il matrimonio non è un’istituzione
puramente umana, malgrado i
numerosi mutamenti che ha potuto
subire nel corso dei secoli, nelle varie
culture, strutture sociali e attitudini
spirituali. Queste diversità non
devono far dimenticare i tratti
comuni e permanenti [...]. Esiste in
tutte le culture un certo senso della
grandezza dell’unione matrimoniale”
iii.“Il matrimonio cristiano –



affermava san Josemaría – non è una
semplice istituzione sociale, né tanto
meno un rimedio alle debolezze
umane: è un’autentica vocazione
soprannaturale” iv.

Amore di sposi, amore di Dio

Come afferma il Catechismo della
Chiesa Cattolica, “Dio, che ha creato
l’uomo per amore, lo ha anche
chiamato all’amore, vocazione
fondamentale e innata in ogni essere
umano. Infatti l’uomo è creato ad
immagine e somiglianza di Dio che è
Amore. [...] [In tal modo,] il loro
reciproco amore diventa
un’immagine dell’amore assoluto e
indefettibile con cui Dio ama l’uomo.
È cosa buona, molto buona, agli occhi
del Creatore” v.

L’uomo, quando ama, si realizza
pienamente come persona. Ce lo
ricorda il Concilio Vaticano II:
“L’uomo, il quale in terra è la sola
creatura che Dio abbia voluto per se



stessa, non può ritrovarsi
pienamente se non attraverso un
dono sincero di sé” vi. Ogni uomo di
buona volontà è capace di capirlo. Il
dono di sé all’altro è fonte di
ricchezza e di responsabilità,
assicura san Giovanni Paolo II; e
Benedetto XVI aggiunge che è
attenzione verso l’altro e per l’altro.

Però il peccato originale ruppe la
comunione armonica tra l’uomo e la
donna. La reciproca attrazione si
trasformò in un rapporto di dominio
e di concupiscenza. “Anche se
gravemente sconvolto, l’ordine della
creazione permane. Per guarire le
ferite del peccato, l’uomo e la donna
hanno bisogno dell’aiuto della grazia
che Dio, nella sua infinita
misericordia, non ha loro mai
rifiutato. Senza questo aiuto, l’uomo
e la donna non possono giungere a
realizzare l’unione delle loro vite, in
vista della quale Dio li ha creati 
all’inizio”vii.



Cristo è poi venuto a ristabilire
l’ordine iniziale della Creazione.
Attraverso la sua Passione e la sua
Risurrezione ha fatto in modo che
l’uomo e la donna fossero capaci di
amarsi come Egli ci ha amato. “Egli
stesso dona la forza e la grazia per
vivere il matrimonio nella nuova
dimensione del Regno di Dio” viii.

Due persone, un solo cuore

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
ribadisce che “l’amore coniugale
comporta una totalità in cui entrano
tutte le componenti della persona –
richiamo del corpo e dell’istinto,
forza del sentimento e dell’affettività,
aspirazione dello spirito e della
volontà –; esso mira a una unità
profondamente personale, quella
che, al di là dell’unione in una sola
carne, conduce a non avere altro che
un cuore solo e un’anima sola; esso
esige l’indissolubilità e la fedeltà
della donazione reciproca definitiva



e si apre alla fecondità. In una
parola, si tratta di caratteristiche
normali di ogni amore coniugale, ma
con un significato nuovo che non
solo le purifica e le consolida, ma
anche le eleva” ix.

Dono e accettazione sono simultanei
e reciproci: infatti, il dono è
realmente coniugale se passa
attraverso l’accettazione dell’altro,
che a sua volta si dà ed è ricevuto
come coniuge.

Ogni sposo s’impegna davanti a Dio e
davanti al coniuge attraverso un atto
di amore che è un atto libero della
volontà. Ed è Dio che suggella questa
alleanza e ci lascia come modello la
fedeltà tra Cristo e la Chiesa, che è
sua Sposa, sicché “dal sacramento del
Matrimonio gli sposi sono abilitati a
rappresentare tale fedeltà e a darne
testimonianza” x.

Uno dei frutti e dei fini del
matrimonio è l’apertura alla vita,



“infatti l’amore coniugale tende per
sua natura a essere fecondo. Il figlio
non viene ad aggiungersi dall’esterno
al reciproco amore degli sposi;
sboccia al cuore stesso del loro
mutuo dono, di cui è frutto e
compimento” xi. Il figlio è “il dono più
grande del matrimonio” xii;
accoglierlo vuol dire “partecipare
della potenza creatrice e della
paternità di Dio” xiii. L’unione intima
e generosa degli sposi, voluta da Dio,
costruisce e consolida l’amore dei
genitori. Favorisce il dono reciproco
con il quale si arricchiscono l’un
l’altro in un clima di gioiosa
gratitudine xiv. Invece, comportarsi in
modo contrario alle esigenze morali
proprie dell’amore coniugale si
oppone al rispetto dovuto al coniuge
e alla sua dignità.

Nel contesto della fecondità è
importante considerare la situazione
dei coniugi che non possono avere
figli. Essi contano sulla grazia



necessaria per indirizzare in
maniera diversa la ricchezza del loro
amore coniugale, e questo colmerà
gli sposi di felicità e renderà
completo il loro amore reciproco.

La forza speciale del sacramento

Il sacramento del Matrimonio
conferisce agli sposi cristiani una
grazia particolare che permette di
perfezionare il loro amore, di
rafforzare la loro unità indissolubile,
“di rialzarsi dopo le loro cadute, di
perdonarsi vicendevolmente, di
portare gli uni i pesi degli altri [...] e
di amarsi di un amore
soprannaturale, delicato... Nelle gioie
del loro amore e della loro vita
familiare egli concede loro, fin da
quaggiù, una pregustazione del
banchetto delle nozze dell’Agnello” 
xv.

In tal senso, perché duri e raggiunga
la pienezza, l’amore coniugale deve
essere coltivato. È esigente, dice san



Paolo. Forza e perseveranza sono
necessarie per affrontare le prove.
Così si pronunciava san Josemaría:
“Il matrimonio è un cammino divino,
grande e meraviglioso; e come tutto
ciò che abbiamo di divino in noi, ha
manifestazioni concrete di
corrispondenza alla grazia, di
generosità, di donazione, di servizio” 
xvi.

Bisogna imparare ad amare. “Amare
è... non albergare che un solo
pensiero, vivere per la persona
amata, non appartenersi, essere
felicemente e liberamente
sottomesso, anima e cuore, a una
volontà estranea... e, al tempo stesso,
propria” xvii.

Amare ha bisogno di tempo e
richiede impegno. Bisogna imparare
ad approfondire l’amore del coniuge,
cercando di avere una conoscenza
della persona amata sempre più fine,
più intensa e più fiduciosa. Occorre



dilatare il proprio cuore e quello del
coniuge, cercare di giustificare i suoi
limiti con generosità e soprattutto
perdonare ed essere misericordioso:
fare tutto il possibile per vivere il
dono di sé al servizio dell’altro.

Cristo è il nostro modello. “Il Padre
mi ama – afferma il Signore – perché
io offro la mia vita, per poi
riprenderla di nuovo. Nessuno me la
toglie, ma la offro da me stesso” xviii.
Questa è la vocazione al matrimonio:
dare la propria vita per la persona
che si ama. Per questo, gli sposi
debbono lasciarsi rinnovare da
Cristo, che opera e trasforma i loro
cuori. La preghiera degli sposi è
vitale perché entrambi rimangano in
Dio, abbiano una pace
soprannaturale nei momenti di
difficoltà – che allora sapranno
giudicare nella giusta misura – e
sappiano offrire le pene e le
debolezze, e anche le gioie.



“Gli sposi sono chiamati a santificare
il loro matrimonio e a santificare se
stessi in questa unione.
Commetterebbero perciò un grave
errore se edificassero la propria
condotta spirituale volgendo le spalle
alla famiglia o al margine di essa” xix.

L’amore si dimostra nelle “cose
piccole”: parole, gesti di affetto,
attenzioni. “Il segreto della felicità
coniugale è racchiuso nelle cose
quotidiane, e non in fantasticherie.
Consiste nello scoprire la gioia intima
del ritorno al focolare; nell’incontro
affettuoso con i figli; nel lavoro di
ogni giorno a cui collabora tutta la
famiglia; nel buon umore dinanzi
alle difficoltà, che vanno affrontate
con spirito sportivo; e anche nel
saper approfittare di tutti i progressi
offertici dalla civiltà per rendere la
casa accogliente, la vita più semplice,
la formazione più efficace” xx.



Gli sposi devono essere veraci, pieni
di amore, sinceri e semplici; devono
esprimersi con intelligenza, con
intendimenti positivi e costruttivi,
senza dare importanza alle piccole o
grandi frizioni che si presentano
nella vita di ogni giorno. Non
cercheranno di modellare l’altro
secondo il proprio desiderio, lo
accetteranno così come egli è, con i
suoi difetti e le sue qualità, facendo
in modo – contemporaneamente – di
aiutarlo con pazienza e autentico
affetto.

Si sforzeranno di essere umili,
riconoscendo i propri limiti per non
drammatizzare quelli dell’altro.
Cercheranno di percepire la
ricchezza dell’altro al di là delle sue
debolezze.

Saranno, anzitutto, misericordiosi,
come Cristo fu misericordioso. Il
rancore e le facce lunghe angosciano



e fanno chiudere in sé. Le nostalgie e
i paragoni distruggono e isolano.

Tuttavia, fra coniugi, le crisi sono
normali. Sono il segno che qualcosa
bisogna cambiare. I coniugi si
sforzeranno facendo in modo che la
loro relazione non affondi,
decidendo che cosa occorre fare o
dire perché l’amore risorga, cresca e
si rafforzi. Impiegheranno i mezzi
per creare un ambiente di sicurezza
e di fiducia, perché non c’è niente di
peggio che “l’indifferenza” xxi, e
soprattutto si appoggeranno
sull’aiuto di Dio, che non verrà meno,
perché possono contare sulla grazia
specifica del sacramento del
Matrimonio.

Inoltre, dovranno dare quel tocco
positivo, quella pennellata
meravigliosa, irrinunciabile, di dare
senza misura, di amare prima di
agire, affidandosi al Signore.
Considereranno l’altro come la



strada che li porterà alla
santificazione personale, crescendo
nella fede, allo scopo di amare di più
e meglio.

Pascale Laugier

i Catechismo della Chiesa Cattolica,
1604.

ii  Cfr. Gn 1, 26-27.

iii Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1603.

iv  San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 23.

v Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1604.

vi  Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

vii Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1608.

viii Idem, n. 1615.



ix Idem, n. 1643. Rimanda a San
Giovanni Paolo II, Es. Ap. Familiaris
Consortio, n. 13: AAS 74 (1982) 96.

xCatechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 1647.

xiIdem, n. 2366.

xiiIdem, n. 2378.

xiiiIdem, n. 2367.

xivCfr. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 49.

xvCatechismo della Chiesa Cattolica ,
n. 1642.

xviSan Josemaría, Colloqui, n. 93.

xviiSan Josemaría, Solco, n. 797.

xviiiGv 10, 17-18.

xixSan Josemaría, È Gesù che passa,
n. 23.

xxSan Josemaría, Colloqui, n. 91.



xxiPapa Francesco, Messaggio per la
Quaresima 2015.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lamore-
coniugale-2/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lamore-coniugale-2/
https://opusdei.org/it/article/lamore-coniugale-2/
https://opusdei.org/it/article/lamore-coniugale-2/

	"Amare è... non albergare che un solo pensiero"

