
opusdei.org

La luce della fede
(III): la creazione
(II): L’Amore che
abbraccia il mondo

Dopo aver riflettuto sui racconti
della creazione, possiamo
chiederci ancora una volta: in
che senso è razionale parlare
oggi di creazione?

08/09/2017

Che l’amore occupi un posto centrale
nella realtà appare un’idea bella e
che ispira molte persone, ma forse
spesso è una convinzione nostalgica:



il mondo – dicono – sarebbe un posto
migliore se tutti noi ci facessimo
guidare da questo principio.
L’esperienza del male, delle
ingiustizie, delle imperfezioni del
mondo, sembrano fare dell’amore
più un ideale al quale tendere che la
base sulla quale s’innalza l’edificio
stesso della realtà. «All’uomo
moderno sembra, infatti, che la
questione dell’amore non abbia a che
fare con il vero. L’amore appare oggi
un’esperienza legata al mondo dei
sentimenti incostanti e non più alla
verità»[1].

Per contrasto la fede cristiana
riconosce all’origine dell’universo un
Amore personale e infinitamente
creativo, che è arrivato sino al punto
di entrare egli stesso nella sua
creazione per salvarla. «Ti ho amato
con amore eterno, per questo ti
conservo ancora pietà» (Ger 31, 3).
Molte persone che operano con il
desiderio di migliorare il mondo,



riconoscono la grandezza di questa
concezione della realtà, ma non
possono evitare di considerare l’idea
di un essere personale ed eterno – un
essere che precede il mondo – come
qualcosa che alla fin fine risponde a
un modo di pensare «mitico e
contrario al sistema»[2]: qualcosa di
estraneo alla trama razionale che
possiamo condividere, nella misura
in cui si basa sulla nostra comune
esperienza del mondo. Dopo aver
riflettuto sui racconti della creazione
della Genesi, possiamo domandarci
ora, ancora una volta: in che senso è
razionale parlare oggi di creazione?

Dov’è Dio?

Accade spesso, anche tra persone di
fede, esprimere la considerazione
che, mentre la scienza basa le sue
affermazioni su prove certe, l’idea di
Dio si baserebbe su tradizioni o
supposizioni non verificabili. A
prima vista sembra difficile obiettare



qualcosa a questa idea. Tuttavia, se si
tiene conto che «prove
certe»significa qui «certezze
empiriche», si capisce che questa
certezza ha un valore delimitato
dalla stessa scienza, che
deliberatamente si concentra sugli
aspetti empirici e misurabili della
realtà. Questa decisione strategica ha
permesso alla scienza di crescere in
modo esponenziale, ma comporta
anche che il suo studio non possa
abbracciare l’intero spettro della
realtà o almeno non possa rifiutare
l’ipotesi che tale spettro sia più
ampio. D’altra parte, come ogni
disciplina – compresa la teologia –, la
scienza sperimentale si basa su
presupposti che essa stessa non è in
grado di dimostrare. Uno di essi è
l’esistenza della realtà che studia, che
richiede necessariamente una
riflessione razionale di altro tipo. Si
capisce così perché la rivelazione
cristiana non mette in discussione il
metodo della scienza né i suoi



evidenti successi: in realtà, lo
precede e gli apre orizzonti più ampi.

Non c’è dubbio che il modo peculiare
con cui Dio si fa presente nel mondo
può farlo apparire a volte come il
grande assente. Scriveva
sant’Agostino: «Niente è più nascosto
e niente più presente di Lui;
difficilmente si trova dove sta e più
difficilmente dove non sta»[3].
Questo paradosso, questo incrocio di
sì e no, che sembra indicare un
cortocircuito, parla invece della
necessità di aprire la razionalità a un
altro livello[4]. Dio non è una realtà
come tante altre in questo mondo, né
interviene necessariamente nei
processi naturali in modi
empiricamente verificabili. Dio
opera a un livello molto più
profondo, sostenendo l’essere di tutte
le cose, facendo sì che le cose siano.
Quando si parla di Lui, anche per
negarne l’esistenza, il linguaggio va
sempre al di là dell’ambito di rigore



proprio della scienza sperimentale e
s’inserisce in un linguaggio diverso,
che la scienza stessa presuppone e
che ha anche un proprio rigore: il
linguaggio filosofico o metafisico. Per
questo, il dio che si vorrebbe
obbligare a rivelarsi attraverso
strumenti di osservazione scientifica
non sarebbe il vero Dio, ma una sua
caricatura. Il vero Dio non viene a
interferire nella scienza, perché si
colloca a un livello di realtà
precedente alla scienza stessa. Dio
non trova posto nelle leggi della
fisica perché sono piuttosto le leggi
della fisica quelle che «trovano
posto» in Lui[5].

Il contributo della scienza è stato
determinante per rendere l’uomo
consapevole dell’immensità
dell’universo, della sua evoluzione
dinamica; per comprendere le sue
leggi, e anche la traiettoria evolutiva,
che costituisce una sorta di preistoria
biologica di apparizione dell’homo



sapiens sulla terra. Tuttavia la
scienza non può spiegare sino in
fondo l’origine dell’universo, perché
questo evento non collega due
«stadi» della stessa realtà. Spiegare la
«legge» con la quale si è passati dal
nulla alla prima forma embrionale
dell’universo va ben oltre le
possibilità della scienza, perché il
nulla sfugge a qualsiasi
rappresentazione scientifica. Ogni
teoria cosmologica assume una
struttura spazio-temporale come
punto di partenza; e il nulla in senso
radicale – vale a dire, il non-essere –
si viene a trovare sempre al di fuori
di questa struttura: la soglia che
separa l’essere e il nulla è
metafisica[6]. Si capisce allora
perché il dialogo tra la scienza e la
teologia non sia soltanto desiderabile
ma indispensabile, e richieda la
mediazione della filosofia, non tanto
come un arbitro che metta pace tra le
parti che litigano, quanto come un
interlocutore capace di comprendere



la portata e le possibilità delle due
discipline.

Nel cuore del reale

Anche avvicinandosi all’origine
stessa dell’universo, dunque, la
scienza rimane sempre da questo
lato della realtà, dentro l’essere. Sono
molti gli scienziati che,
nell’identificare questa soglia, si
rendono conto della necessità di
iniziare una riflessione filosofica,
mediante la quale è possibile
arrivare a comprendere la necessità
di un Creatore all’origine
dell’universo. «È, indubbiamente, un
grande libro la stessa bellezza del
creato: guarda, considera, leggi il
mondo superiore e quello inferiore.
Dio non ha tracciato con l'inchiostro
lettere per mezzo delle quali tu lo
potessi conoscere: davanti ai tuoi
occhi ha posto ciò ch'egli ha creato.
Perché cerchi una voce più forte?



Gridano verso di te il cielo e la terra:
"Io sono opera di Dio"»[7].

Tuttavia, anche la filosofia stessa va a
cozzare contro domande limite:
perché l’essere e non piuttosto il
nulla? Perché esisto? In questo senso,
la fede cristiana viene ad apportare
«una immagine di Dio nuova, più
elevata di quella che mai potrebbe
forgiarsi e pensare la ragione
filosofica. Ma neppure la fede
contraddice la dottrina filosofica di
Dio; [...] la fede cristiana in Dio
accetta in sé la dottrina filosofica di
Dio e la consuma»[8]. Alla domanda
intorno al perché, intorno al senso
ultimo dell’esistenza – domanda che
in un certo momento della vita
diventa decisiva per tutti –, si
stabilisce il silenzio. Si leva allora la
fede cristiana e risponde
serenamente: Dio stava lì prima del
mondo, lo pensò e lo creò con amore.



Questa semplice affermazione
produce, in realtà, il contrario di ciò
che a volte si attribuisce alla nozione
di creazione: demitizza l’universo. La
comprensione del mondo come
creazione di Dio è «la “illustrazione”
decisiva della storia [...], la rottura
con i timori che avevano represso gli
uomini. Significa la liberazione
dell’Universo dalla ragione, il
riconoscimento della sua razionalità
e della sua libertà»[9]. Anche se la
scienza è capace di leggere una parte
importante della logica interna della
natura, una scienza senza Dio non
libererebbe il mondo dai miti, perché
inevitabilmente rimarrebbero
sempre delle fessure che verrebbero
colmate con altre spiegazioni[10].
Non è possibile, data la auto-
limitazione della scienza al piano
empirico, che sia essa stessa, un
giorno, a coprire tutte queste fessure;
neppure l’uomo smetterà di farsi
domande su di esse, perché il fatto
stesso di farlo – come, d’altra parte,



l’esercizio stesso della scienza –
dimostra che supera l’ordine
empirico. Lo spirito umano, che fra
l’altro si manifesta nel fatto che
ognuno di noi avverte la propria
identità di fronte al mondo, nel fatto
che ci interroghiamo su queste
fessure, e anche che qualcuno possa
ritenere sciocco interrogarsi su di
esse..., tutto questo mette in
evidenza, anche in una riflessione
semplicemente filosofica, che noi
stessi – pur essendo un microcosmo,
che condivide con l’universo i suoi
stessi elementi – siamo qualcosa di
più che semplice mondo.

La libertà personale e l’auto-
coscienza, grazie alla quale ognuno
di noi sa di essere diverso da ogni
altro e dal mondo, sono perciò anche
grandi fessure attraverso le quali
l’uomo può affacciarsi alla
trascendenza: parlano del Dio
personale che è ancor più
radicalmente diverso dal mondo, che



crea liberamente. Viceversa, nel
riconoscimento che la realtà ha
origine in questa Libertà creatrice si
gioca il riconoscimento stesso della
libertà umana, e dunque della
dignità di ogni persona[11]. Questo è
uno dei significati fondamentali per
cui la Genesi dice che «Dio creò
l’uomo a sua immagine» (Gn 1, 27):
noi stessi siamo uno specchio nel
quale si può intravedere Dio. Per
questo il beato John Henry Newman
identificava nella coscienza «il nostro
grande maestro interiore di
religione»[12], un «principio di
connessione tra la creatura e il
creatore»[13].

La fede nella creazione, dunque, non
viene ad aggiungere dall’esterno il
«mondo dello spirito» al mondo
materiale: piuttosto asserisce
decisamente che Dio abbraccia
l’intero universo materiale.
L’intuizione poetica di Dante l’ha
espresso in termini immortali: «Dio è



l’amor che muove il sole e l’altre
stelle»[14]. Dio sta nel cuore di tutto
ciò che è reale e Dio ama il mondo e
ciascuno di noi: «aperta la mano
dalla chiave dell’amore, le creature
vennero alla luce»[15]. Ha una
grande profondità teologica, in tal
senso, un pensiero ricorrente in san
Josemaría, che al momento di agire
era solito dire: «è questo il motivo
più soprannaturale: perché ne
abbiamo voglia»[16]. La libertà e
l’amore, come la razionalità del
mondo, parlano di Dio. Sant’Agostino
riconosceva Dio nel libro della
natura, ma lo trovava anche
nell’intimità della sua anima: «Tu eri
dentro di me, e io stavo fuori, ti
cercavo qui [...]. Tu mi hai chiamato
e il tuo grido ha vinto la mia sordità;
hai brillato, e la tua luce ha vinto la
mia cecità»[17].

Il miracolo del mondo



La realtà dei miracoli risponde a
questa stessa priorità rispetto al
mondo della libertà, dell’amore e
della sapienza di Dio. Con il suo
caratteristico stile paradossale,
Chesterton diceva: «Se un uomo
crede in una volontà precedente alle
leggi, può credere a qualunque
miracolo di qualunque epoca»[18]. I
tre vangeli sinottici parlano di un
lebbroso che si avvicina a Gesù
chiedendogli di guarirlo. Gesù
risponde: «Lo voglio, sii sanato» (Mt
8, 3). Dio guarisce quell’uomo perché
vuole, nello stesso modo in cui creò il
mondo e ha creato ciascuno di noi,
perché vuole, per amore.
Commentando il racconto di un altro
miracolo, la guarigione di un cieco,
Benedetto XVI osservava: «Non è un
caso che il commento conclusivo
della gente dopo il miracolo ricordi la
valutazione della creazione all’inizio
della Genesi: «Ha fatto bene ogni
cosa» (Mc 7,37). Nell’azione
guaritrice di Gesù entra in modo



chiaro la preghiera, con il suo
sguardo verso il cielo. La forza che
ha sanato il sordomuto è certamente
provocata dalla compassione per lui,
ma proviene dal ricorso al Padre. Si
incontrano queste due relazioni: la
relazione umana di compassione
verso l'uomo, che entra nella
relazione con Dio, e diventa così
guarigione»[19].

I miracoli, dunque, non sono
eccezioni che mettono in questione la
solidità e la razionalità del mondo,
ma riguardano la radice stessa di
questa solidità: mettono in evidenza
il vero miracolo, che è l’esistenza
stessa dell’universo e della vita; il
vero miracolo – miraculum, qualcosa
davanti al quale non si può fare altro
che rimanere stupiti – è la creazione
di Dio. L’apertura della ragione a
questo inizio degli inizi non soltanto
rende ragionevoli i miracoli, ma,
soprattutto, il mondo stesso.
«L’uniformità e la generalità delle



leggi naturali [...] fanno pensare che
la natura basti a se stessa. Eppure
non c’è soluzione di continuità tra la
creazione e il fatto più abituale e
banale. Il miracolo interviene per
convincerci di tutto questo»[20].

A volte si dice che «viviamo di
miracolo» in riferimento ai modi
sorprendenti in cui si risolvono certi
problemi o si evitano certi pericoli.
In realtà l’espressione contiene una
verità radicale: ogni istante della
nostra vita ordinaria di svolge in
mezzo al miracolo di un mondo che
esiste per amore. «Ognuno di noi,
ogni uomo e ogni donna è un
miracolo di Dio, è voluto da Lui ed è
conosciuto personalmente da
Lui»[21]. Come diceva san Paolo a
quelli che lo ascoltavano
nell’Areopago di Atene, «in Lui
viviamo, ci muoviamo ed
esistiamo» (At 17, 28). Per questo,
«per la tradizione giudeo-cristiana,
dire “creazione” è più che dire



natura, perché ha a che vedere con
un progetto dell’amore di Dio, dove
ogni creatura ha un valore e un
significato»[22].

* * *

«Ti lodo , perché mi hai fatto come
un prodigio» (Sal 138 [139], 14): la
fede nella creazione si trasforma in
un profondo atteggiamento di
gratitudine. Malgrado il dolore e i
mali presenti nel mondo, l’intera
realtà – e in particolare la propria
esistenza e quella di chi sta con noi –
appare come una promessa di
felicità: «O voi tutti assetati venite
all’acqua, chi non ha denaro venga
ugualmente; comprate e mangiate
senza denaro e, senza spesa, vino e
latte» (Is 55, 1). L’uomo sa di essere
inerme – perché effettivamente lo è
–, ma destinatario di una generosità
infinita che lo chiama a vivere, e a
vivere per sempre. Sant’Ireneo lo
sintetizzò in una massima celebre:



«La gloria di Dio è l’uomo vivo, e la
vita dell’uomo è la visione di
Dio»[23]. Secondo questo modo di
vedere, la vita non è semplicemente
una lotta per il successo o per la
sopravvivenza, neppure nelle
condizioni più estreme: è uno spazio
per la gratitudine, per l’adorazione,
in cui l’uomo trova il proprio vero
riposo[24]. «Che meravigliosa
certezza è sapere che la vita di ogni
persona non si perde in un
disperante caos, in un mondo
governato dalla pura casualità o da
cicli che si ripetono senza senso! Il
Creatore può dire a ciascuno di noi:
“Prima di formarti nel grembo
materno, ti ho conosciuto” (Ger 1,5).
Siamo stati concepiti nel cuore di Dio
e quindi “ciascuno di noi è il frutto di
un pensiero di Dio. Ciascuno di noi è
voluto, ciascuno è amato, ciascuno è
necessario”»[25].

Marco Vanzini/Carlos Ayzelá



Letture di approfondimento

Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 279-324.

Papa Francesco, Enc. Laudato si’,
capitolo II, “Il vangelo della
creazione” (nn. 62-100).

Benedetto XVI, Udienza, 6-II-2013;
Udienza, 9-XI-2005.

− Omelia durante la Veglia Pasquale,
23-IV-2011; Omelia durante la Veglia
Pasquale, 7-IV-2012.

− Messaggio al Meeting di Rimini, 10-
VIII-2012.

− Discorso alla Pontificia Accademia
delle Scienze, 31-X-2008.

− Discorso all’Università di
Ratisbona, 12-IX-2006.



Giovanni Paolo II, Catechesi sulla
creazione, 8-I-1986 − 23-IV-1986.

− Memoria e identità, Rizzoli, Milano.

Artigas, M. y Turbón, D., Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G.K., Santo Tomás de
Aquino, Rialp, Madrid 2016 (On Saint
Thomas Aquinas).

Guardini, R., Der Anfang der Dinge
[Meditationen über Genesis, Kapitel
1-3].

− “Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”.

− Die Annahme seiner selbst.

Kehl, M., Schöpfung: Warum es uns
gibt.



Marmelada, C., Palafox, E. e Llano,
A., En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre
a la luz de los últimos
descubrimientos, Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G. e O’Callaghan, P.,
Creatore perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.

Polkinghorne, J., Science and
Theology. Parallelisms, in Tanzella-
Nitti, G. e Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science,
www.inters.org.

Ratzinger, J., Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Venezia
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
über Schöpfung und Kirche).

− Riflessioni sulla creazione e il
peccato, ed. Cooperatores veritatis,



2005. In principio Dio creò il cielo e
la terra, Lindau, Torino 2006..

− Dio e il mondo. Sanpaolo, Alba
2001, pp. 106-136

Sanz, S., La creación, in
www.opusdei.org.

Tanzella-Nitti, G., Creazione, in
Tanzella-Nitti, G. e Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science,
www.inters.org.

________________________________

[1] Papa Francesco, Enc. Lumen Fidei
(29-VI-2013), 27.

[1] J. Ratzinger, La festa della fede,
Jaca Book 1990, 25.

[3]Sant’Agostino, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] È in questo senso che Benedetto
XVI ha parlato de «il coraggio ad



aprirsi alla vastità della
ragione» (Discorso all’Università di
Ratisbona, 12-IX-2006).

[5] «Albert Einstein disse che nelle
leggi della natura “si rivela una
ragione così superiore che tutta la
razionalità del pensiero e degli
ordinamenti umani è al confronto un
riflesso assolutamente
insignificante” [...]. Una prima via,
quindi, che conduce alla scoperta di
Dio, è il contemplare con occhi
attenti la creazione» (Benedetto XVI,
Udienza, 14-XI-2012).

[6] In questo senso, spiega san
Tommaso d’Aquino che per trarre
l’essere dal nulla è necessaria una
«potenza infinita» (cfr. Summa
Theologica I, q. 45, 5, ad 3): una
capacità che non può essere
comunicata a nessuna creatura,
proprio perché – come possiamo
avvertire nella nostra stessa
esistenza – le creature sono



contingenti, vale a dire, potrebbero
non essere mai esistite (cfr. Summa
Theologica I, q. 104, 1).

[7]Sant’Agostino, Sermone 68, 6.

[8] J. Ratzinger, Il Dio della fede e il
Dio dei filosofi, Marcianum Press,
Venezia 2013.

[9] J. Ratzinger, Riflessioni sulla
creazione e il peccato, ed.
Cooperatores veritatis, 2005, 37.

[10] Sono molti gli scienziati che la
intendono così; basterà citare
Einstein, il quale, partendo da una
particolare idea di Dio è arrivato a
dire che «la scienza senza la religione
è zoppa; la religione senza la scienza
è cieca» (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma
1996, p. 29); e Georges Lemaître,
sacerdote e fisico, che pose le basi di
ciò che in seguito si sarebbe
chiamato, in un primo tempo con



ironia e poi più seriamente, il Big
Bang.

[11] J. Ratzinger, La festa della fede,
25-26: «Se, partendo dalla realtà, la
personalità non è possibile o non
esiste, neppure può esistere in
nessun altro posto. La libertà o è
possibile partendo dal fondamento
della realtà oppure non esiste».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co., Londra
1903, 389.

[13] Ibidem, 117.

[14] «L’amor che move il sole e l’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] San Tommaso d’Aquino,
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (citato in
Catechismo della Chiesa Cattolica,
293).



[16] San Josemaría, È Gesù che passa,
184.

[17] Sant’Agostino, Confessioni, X, 27,
38.

[18] G.K. Chesterton, Orthodoxy, New
York, Dover 2012, 67.

[19] Benedetto XVI, Udienza generale,
14-XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Benedetto XVI, Udienza generale,
23-V-2012.

[22] Papa Francesco, Laudato si, 76.

[23] San Ireneo, Adversus haereses,
4, 20, 7 (citato in Catechismo della
Chiesa cattolica, 294).

[24]Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, 347. Creazione, miracolo,
adorazione, gratitudine … Non è un



caso che questi motivi convergono
nel mistero eucaristico: «La
Eucarestia unisce il cielo e la terra,
abbraccia e penetra tutto il creato. Il
mondo che uscì dalle mani di Dio
ritorna a Lui in felice e piena
adorazione» (Papa Francesco,
Laudato si’, 236).

[25] Papa Francesco, Laudato si’, 65;
cfr. Benedetto XVI, Omelia nel
solenne inizio del ministero petrino
(24-IV-2005).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lamore-che-
abbraccia-il-mondo-la-creazione-ii/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lamore-che-abbraccia-il-mondo-la-creazione-ii/
https://opusdei.org/it/article/lamore-che-abbraccia-il-mondo-la-creazione-ii/
https://opusdei.org/it/article/lamore-che-abbraccia-il-mondo-la-creazione-ii/

	La luce della fede (III): la creazione (II): L’Amore che abbraccia il mondo

