
opusdei.org

L'amore per la
Chiesa e per il Papa
in Cammino

Condividiamo la traduzione
dell'articolo pubblicato in
"Estudios sobre
Camino" (EUNSA), in cui sono
raccolte le considerazioni di
San Josemaría sull'amore alla
Chiesa e al Papa.

14/03/2013

«Che gioia poter dire con tutte le
forze della mia anima: amo mia
Madre, la santa Chiesa!» (Cammino,



n. 518). «Grazie, mio Dio, per l'amore
al Papa che hai messo nel mio
cuore» (Cammino, n. 573). Queste due
brevi affermazioni ci svelano i
sentimenti di Josemaría Escrivá de
Balaguer, ancora giovane sacerdote,
nei confronti della Chiesa e del Papa.
Il passare del tempo, scenario della
fedele corrispondenza di San
Josemaría, non avrebbe fatto che
affermare, irrobustire e dimostrare
con opere, opere et veritate, questi
semi sparsi nella sua anima dal
Divino Seminatore(1). Però, già dopo
i primi anni del suo ministero
sacerdotale, in Cammino raccoglie il
profondo amore alla Sposa di Cristo e
al suo Vicario sulla terra, che si
traduce in una sincera e spontanea
espansione di gioia e ringraziamento
a Dio, manifestando un amore
fermamente radicato nel cuore, che
viene proclamato con l'assoluta
sicurezza della fede.Cammino
contiene l'esperienza pastorale
accumulata da Mons.



Josemaría Escrivá de Balaguer nei
suoi primi anni di attività
sacerdotale. La natura dell'opera ci
suggerisce il modo adeguato di
accedere al suo contenuto. L'autore
non pretende di fare una riflessione
teologico-dogmatica sui misteri della
nostra fede anche se -come è
naturale- questi presupposti fanno
da sottofondo al vivere cristiano che
egli presenta. Torneremo più avanti
su questo punto. In ogni caso, la sua
mira consiste nel suscitare nel
lettore, aiutato dalla grazia divina,
desideri di conversione, di amore e
di miglioramento spirituale(2). La
forma propria di Cammino guarda,
quindi, alla vita quotidiana del
cristiano, alla traduzione
nell'esistenza delle esigenze della
fede. Qualche lettore potrebbe
sentirsi scoraggiato se cercasse solo
riflessioni teologiche originali sulle
quali basare, per esempio, l'inizio del
rinnovamento ecclesiologico del
nostro secolo, per citare l'ambito in



cui ci muoviamo. Questo metodo
condurrebbe ad un errore di
prospettiva che invaliderebbe i
risultati(3). Con questo non vogliamo
affermare che Cammino manchi di
originalità ecclesiologica, ma il suo
obiettivo non è offrire una teologia
prodotta nella serena quiete dello
studio, che poi incida sulla vita
cristiana. Piuttosto -e qui si radica il
suo valore- mostra una vita fatta
realtà nell'esistenza concreta del
cristiano, che obbliga la teologia a
reimpostare alcuni presupposti non
sempre completi. In questo senso, 
Cammino è profondamente
rinnovatore con la perenne novità
evangelica(4).

L'amore alla Chiesa e al Papa appare
in Cammino come una confidenza
amichevole, e una testimonianza
personale del suo autore. «Intendo
ridestare i tuoi ricordi per far
emergere qualche pensiero che ti
colpisca», avverte il lettore all'inizio



delle sue pagine. In effetti, attraverso
espressioni rapide, piene di
suggerimenti, esortative e, in ogni
caso, illuminanti, Cammino incita il
suo interlocutore a risvegliare in se
stesso le potenzialità divine che il
Battesimo ha depositato nel suo
essere. Le sue parole sono
impregnate del senso che il cristiano
è stato chiamato a una salvezza
personale, certamente, ma inserito
nella comunità della nuova Alleanza
eterna, fondata sul Sangue redentore
del Dio fatto Uomo(5).

In Cammino le grandi realtà della
nostra vita in Cristo sono tradotte a
ciascun cristiano in tono intimo,
personale. L’autore desidera,
espressamente, raggiungere con la
sua penna la vita comune e ordinaria
nella quale si svolge il suo lavoro
abituale. In questo senso, si
comprende che l'amore alla Chiesa e
al Vicario di Cristo non appaiono a
colpi di argomenti teologici, nei quali



la fides quaerens intellectum prevalga
su altre considerazioni. Piuttosto, 
Cammino cerca di suscitare la fides
quae per charitatem operatur (cfr. Gal
5,6), una fede ammessa senza
vacillare, che porta, per la sua
dinamica propria, a essere plasmata
in una vita piena di carità, di opere.

L'amore alla Chiesa e al Romano
Pontefice non sono oggetto, quindi, di
un trattato apologetico o di uno
studio teorico che alimenti
esclusivamente l'intelligenza
cristiana. Questo processo è dato per
acquisito. È, invece, un condividere
con i suoi fratelli nella fede l'allegria
di servire la Chiesa, la gioia nella
contemplazione del mistero, e anche
un grido di giubilo nel sapersi
inserito in questo modo in Cristo.
Chiaramente, tutto questo implica
una profonda teologia fatta vita, o, se
si vuole, un'esistenza teologale che,
senza tentare un'indagine riflessa
sulla sua fede, si esprime nelle sue



manifestazioni più pratiche. Nelle
più semplici ed elementari
affermazioni di Cammino si
nasconde la ricchezza secolare della
fede della Chiesa. Per questo,
troveremo nel libro un legame
naturale con il patrimonio dottrinale
cristiano: quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus, secondo la celebre
espressione di S. Vicente di Lerins(6).
E, aggiungiamo, non solo con quello
che sempre è stato creduto, ma
anche con quello che costantemente i
figli della Chiesa hanno convertito in
linfa vivificante del loro esistere
cristiano(7).

San Paolo insegna che Cristo amò la
Chiesa come sua Sposa donando se
stesso per renderla santa (Ef 5,25-26).
L'apostolo svela ai primi cristiani di
Efeso il volto vero della Chiesa: la
Sposa resa santa da Cristo. Con ciò, ci
introduciamo nella prima
dimostrazione di amore dei membri
della Chiesa. In effetti, l'adeguata



manifestazione di amore dei figli
sarà riflettere nelle loro persone il
carattere Santo di una tale Madre che
li ha generati in Cristo. Questa santità
ontologica della Chiesa, riversata dal
suo Capo ai membri, spinge i
cristiani a manifestare nelle loro vite
i «frutti di grazia che lo Spirito
produce nei fedeli» (8). In realtà, si
potrebbe dire che tutto il contenuto
di Cammino riflette questa
dimensione dell'amore filiale verso
la Chiesa, giacché non intende altro
che facilitare la santità personale,
soprattutto dei laici, che
costituiscono la maggioranza dei suoi
membri. Ad essi mostra che il
mondo, in cui si sanno immersi, non
è qualcosa di occasionale al quale
devono far fronte, ma la materia
della loro santità e il modo specifico
del loro cammino ecclesiale; in
questo modo essi assumono in
Christo et in Ecclesia le realtà create,
forgiando la continuità con il
dissolvimento finale della storia, con



il momento in cui Cristo ceda il suo
dominio al Padre e Dio sia tutto in
tutti (cfr. 1 Cor 15,28).

Le confidenze personali dell'autore
di Cammino hanno quindi
un'intenzionalità ben chiara, che si
percepisce alla luce dello stesso
prologo: che anche il lettore entri in
strade di santità, per i sentieri di una
vita cristiana conforme alla sua
nuova nascita in Cristo, e operi
coerentemente col suo nuovo essere,
come membro del corpo di Cristo che
è la Chiesa. La manifestazione
dell'amore per la Chiesa consisterà
nell'abbellire la Chiesa-Madre con le
virtù dei figli. In modo più diretto,
lungo tutto il libro, e specialmente
nei punti da 517 a 527 -posti sotto il
titolo La Chiesa- l'autore vuole
risvegliare e consolidare questo
amore per la Sposa Immacolata: poco
per volta, prendono rilievo i
fondamenti di questo amore, le sue
caratteristiche, le sue esigenze e,

https://it.escrivaworks.org/book/cammino-capitolo-22.htm


infine, le sue manifestazioni.
Naturalmente tutto ciò non appare in
forma sistematica, ma lungo i diversi
capitoli, che conducono il lettore a
prendere sul serio e a rispondere
decisamente alla vocazione divina.
Compresa in questa vocazione,
emerge una dimensione intrinseca
dell'esistenza cristiana: non è
possibile essere pienamente cristiano
e cattolico senza un profondo amore
per la Chiesa e per il Papa. Tutta la
condotta cristiana deve lasciarsi
impregnare di un amoroso sentire 
cum Ecclesia, traduzione visibile
dell'unione feconda dei tralci con la
Vite, Cristo (cfr. Gv 15,5) (9). E, come
criterio immediato di questa vita di
comunione, il cristiano guarda al
Vescovo di Roma, Il fondamento
dell'amore alla Chiesa

L'amore alla Chiesa è, in Cammino,
qualcosa di connaturale al cristiano.
Sgorga spontaneamente dalla
meditazione sulla natura della Chiesa



ed è unito inseparabilmente
all'amore a Gesù Cristo, inserito nel
processo di identificazione con Lui.
Non si può separare il Corpo dal suo
Capo, né la Sposa dallo Sposo. La
fede in Gesù Cristo contiene la fede
nella Chiesa.

a) La fede nella Chiesa

Grazie al magistero del Concilio
Vaticano II ai nostri giorni abbiamo
una guida sicura per penetrare, a
partire dalla fede, nel mistero della
Chiesa. In effetti, la Chiesa è una
realtà soprannaturale che entra nel
contenuto dell'atto di fede. Come tale
la professiamo nel Credo, fin dai
primi Simboli. La Chiesa, vincolata
nella sua origine nel tempo con
l'Incarnazione del Verbo
Redentore(11), porta nella sua
natura, nella sua origine, nel suo
sviluppo e nel suo destino finale il
segno del mistero di Dio Uno e Trino.
Questa Chiesa, nella quale Cristo si fa

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/il-Concilio-vaticano-ii
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/il-Concilio-vaticano-ii


presente nel mondo (12), è insieme
palpabile e presente nella vita
umana, pur essendo trascendente
alla sua visibilità storica. È il regno di
Cristoin mysterio, che cresce fino alla
consumazione finale(13).

Per comprendere quello che la
Chiesa è, bisogna contemplarla con la
visione elevata dal dono della fede, e
così si arriva, prima che a una
comprensione intellettuale -per la
quale si sforzano di i teologi, pur
coscienti che mai arriveranno ad
esaurirla-, ad una vita interiore, una
partecipazione connaturale della
scienza divina che produce sapienza
e gioia. È significativo, a questo
riguardo, trovare, già nel primo
punto di Cammino dedicato alla
Chiesa, un incitamento alla
meditazione del mistero, preso
spontaneamente dalle parole del
Credo: «Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam!...” —Mi spiego quella tua



pausa, quando reciti, assaporando:
credo la Chiesa, Una, Santa, Cattolica
e Apostolica...» (n. 517). Queste
parole ci pongono davanti al mistero
della Chiesa, che è realtà di grazia
invisibile e, inseparabilmente, una
concreta comunità visibile sulla
terra. Si tratta della Chiesa di Gesù
Cristo, riconosciuta nelle quattro
note classiche, cioè, quelle proprietà
della natura della Ecclesia in terris,
che la tradizione e la teologia hanno
esplicitato a partire dall'articolo del
Simbolo professato, e che si danno
solo nella Chiesa Cattolica come
realtà storica visibile.

L'incontro salvifico con Cristo è
possibile solo nella sua comunità di
salvezza, nella Chiesa che Cristo ha
voluto(14). Non c'è vita pienamente
cristiana, di Cristo, al margine della
sua Chiesa. Questa visibilità
istituzionale non è un puro accidente
necessario alla nostra condizione
umana e, in questo senso, sprovvisto



di significato salvifico. La fede porta
ad accettare che Cristo ha stabilito la
dimensione istituzionale
(sacramenti, gerarchia, ecc.), come
mezzo di salvezza, strumento di una
mediazione di grazia: la Chiesa «è, in
Cristo, in qualche modo il
sacramento, ossia il segno e lo
strumento dell'intima unione con Dio
e dell'unità di tutto il genere
umano»(15). La fede nella Chiesa si
riconduce alla fede in Cristo, che l'ha
dotata di efficacia; la decisione nei
confronti della Chiesa comporta una
presa di posizione riguardo a Cristo
(cfr. Lc 10,16). Questo gusto
spirituale –"assaporate", dice
l'autore(16)- nell'unità, santità,
cattolicità e apostolicità, racchiude il
nucleo stesso della confessione di
fede nella continuità storica di Cristo
nella Chiesa. Cristo, oggi, continua ad
offrire la salvezza ad ogni uomo, in
una comunità concreta e definita.



Però se la fede è elemento che edifica
la vita cristiana in Ecclesia, Cammino
non dimentica che, insieme alla fede,
ci sono i sacramenta fidei: «Che bontà
ha avuto Cristo nel lasciare alla sua
Chiesa i Sacramenti! —Sono rimedio
a ogni necessità.—Venerali e sii
profondamente riconoscente al
Signore e alla sua Chiesa» (n. 521). La
Chiesa, dispensatrice dei canali della
grazia, rende accessibile, hic et nunc,
il contatto salvifico con Cristo. Però è
al Signore che si rivolge, in primo
luogo, il ringraziamento, giacché
volle, nella sua infinita bontà, una
nuova economia di grazia per mezzo
di segni efficaci. Cristo stesso
continua ad agire per mezzo del gran
sacramento della Chiesa. Davanti alla
misericordia divina, ci suggerisce 
Cammino, c'è posto solo per amore,
venerazione, gratitudine.

b) Il regno di Cristo sulla Terra



La Chiesa è di Gesù Cristo. È il suo
corpo, la sua Sposa; egli è il suo Capo,
il suo Signore. Solo nel suo nome e,
ancor più, perché Lui stesso agisce in
essa, la Chiesa può offrire rimedio
alle necessità più profonde
dell'uomo. Però questo richiede di
lasciare il passo al dominio di Cristo
nei cuori umani, che li rende
veramente liberi dalla schiavitù del
peccato. Ecco un altro motivo di
amore alla Chiesa, che non passa
inavvertito alla meditazione di 
Cammino.Questa signoria di Cristo,
presente in molti punti del libro,
l'autore la descrive come frutto
dell'intreccio del potere della grazia
divina e della libera corrispondenza
umana. La Chiesa si mostra così
come l'ambito del regno di Cristo che
si stabilisce per la parola di Dio che,
nella Chiesa, suscita la risposta di
fede; e per mezzo dei sacramenti, che
realizzano veramente quello che
viene annunciato. Il cristiano che
lascia crescere il Regno nella sua vita



diviene portatore del regno di Cristo,
con la sua vita santa e col suo
apostolato: «(…) Se sei generoso..., se
corrispondi, con la tua santificazione
personale, otterrai quella degli altri:
il regno di Cristo»(n. 833). Il cristiano
deve identificarsi con un desiderio
appassionato di estendere il regno di
Cristo -«Dio e audacia! —“Regnare
Christum volumus!”», avrebbe scritto
nel punto 11- che porti a seminare,
nel nostro camminare terreno, un
germe vero del Regno «(…) —Dio
vuole un pugno di uomini “suoi” in
ogni attività umana. —Poi... pax
Christi in regno Christi —la pace di
Cristo nel regno di Cristo»( n. 301).

Venticinque anni dopo la prima
edizione di Cammino nel 1939, il
Concilio Vaticano II avrebbe
insegnato che tutta la Chiesa riceve la
missione di annunciare e instaurare
il regno di Cristo. Essa stessa viene
ad essere, hic in terris, il suo germe e
principio(17). Ogni cristiano



partecipa a questa missione. 
Cammino è impregnato di questa
comprensione della relazione
esistente tra la Chiesa e il Regno di
Cristo, e specialmente del compito di
ogni cristiano nella sua edificazione,
esposto in questo dialogo diretto con
il lettore che caratterizza l'opera di
San Josemaría. Attraverso la Chiesa,
il cristiano costruisce un regno -con
Cristo-, che, senza dubbio, si
consumerà nel tempo escatologico,
però si edifica già ora. Questa sarà
una delle ragioni per amare la Chiesa
e donarsi con gioia all'apostolato:
«“Et regni eius non erit finis”. —Il
suo Regno non avrà fine! Non ti dà
gioia lavorare per un regno così?» (n.
906).

Poiché la Chiesa è già il Regno di
Cristo nel suo inizio, ed Egli è il suo
fondamento attuale e perenne, 
Cammino trasmette la sicurezza
conferita dalla promessa
dell'indefettibilità; la Chiesa, che



peregrina tra «le persecuzioni del
mondo e le consolazioni di Dio»,
come ricordava il Vescovo di Ippona,
non tramonterà. Questa stessa
convinzione di sempre deve
sostenere la fede del cristiano di
fronte alla persecuzione e alla
contraddizione -«l'albero della Chiesa
non c'è vento né uragano che possa
svellerlo»-che Dio permette a volte,
come purificazione (18). In un certo
senso, la sorte è decisa in modo
definitivo. Però il potere sovrano di
Dio chiede una condizione per
dispiegarsi: «Dio è sempre lo stesso.
—Occorrono uomini di fede: e si
rinnoveranno i prodigi che leggiamo
nella Sacra Scrittura. —“Ecce non est
abbreviata manus Domini” — Il
braccio di Dio, il suo potere, non s'è
rimpicciolito!» (n. 586). L'autore
vuole porci nella prospettiva giusta,
di fronte alla facile tentazione di una
visione meramente umana
dell'azione della Chiesa. In effetti, è il
Signore che continua ad operare tra



gli uomini quando trova fede. I
prodigi, gli interventi salvifici di Dio
che la Sacra Scrittura ci narra,
avvengono anche ora nel suo nuovo
popolo, però -come tante volte ci
avvertono i Vangeli- Cristo esige la
fede in Lui.

Cammino non è un libro che inciti a
desiderare fatti spettacolari nella
Chiesa, o a sollecitare gli interventi
strepitosi dell'onnipotenza divina.
Certamente a volte questi saranno
necessari. Tuttavia, dall'intero libro
traspare l'amore per l'azione
straordinariamente abituale di Dio
nelle nostre vite. È illuminante, a
questo riguardo, tutto il capitolo
dedicato alle Cose piccole. Sarebbe
un grave sproposito per il cristiano
trascurare, tenere in poco conto, le
vie abituali attraverso le quali il
Signore continua a realizzare nella
Chiesa prodigi silenziosi: la vita
sacramentale, l'orazione, la
formazione nella fede, il lasciarsi



guidare dall'attenzione pastorale e
materna della Chiesa. L'amore e la
fede in Cristo implicano amore e fede
nella Chiesa, dove inizia il regno, che
cresce, oggi e adesso, ma in mysterio,
svelato, cioè, solo ad uno sguardo di
fede.

c) Il cristiano, figlio della Chiesa:
coinvolto nella sua missioneL'amore
alla Chiesa si fonda sul fatto che è
opera di Cristo. Egli l'ha fondata, le
invia il suo Spirito, e continua ad
essere presente, operativo ed
efficace, in essa e attraverso di essa.
La Chiesa, inviata da Lui al mondo
intero, riceve la missione di
annunciare e realizzare la salvezza
realizzata una sola volta per mezzo
del Sangue del suo Signore. Cammino
porta ciascun cristiano a sentirsi
coinvolto nella missione: «“Andate,
predicate il Vangelo... Io sono con
voi...”. —Lo ha detto Gesù... e lo ha
detto a te» (n. 904). Con queste parole
vuole risvegliare la "memoria"



cristiana della missione, custodita
nella Scrittura e nella Tradizione(19).

In effetti, c'è una continuità reale tra
i discepoli diretti di Gesù, coloro che
vennero in seguito nelle generazioni
successive e noi che oggi formiamo la
Chiesa nel XX secolo. In certo modo,
l'autore descrive la Chiesa come una
grande famiglia, la "famiglia di Dio"
della quale parla l'Apostolo (cfr. Ef
2,19-22; LG, n. 6), nella quale esistono
delle consuetudini familiari, una
tradizione, dei vincoli intimi
soprannaturali tra i membri e, infine,
un destino comune, una missione
solidale, per la quale possediamo dei
mezzi: il Crocefisso e il Vangelo(20).
Gli apostoli sono chiamati a volte "i
primi"(21), indicando in questo modo
che gli altri formano una catena che
li raggiunge nel tempo, però,
soprattutto, che "i primi" -gli apostoli,
i discepoli, quelli che accolsero la
buona novella a partire dalla
Pentecoste- definiscono con la loro



vita delle condotte normative per le
generazioni successive, uno spirito
che si trasmette fatto vita. Prima di
tutto c'è, naturalmente, l'esempio del
Maestro(22). Poi, la condotta
apostolica: «Bevi alla fonte chiara
degli “Atti degli Apostoli" (…)» (n.
570); e a quella dei discepoli: «(…)
cerca di conoscere e di imitare la vita
dei discepoli di Gesù, di coloro che
frequentarono Pietro e Paolo e
Giovanni, e furono forse testimoni
della Morte e della Risurrezione del
Maestro»( n. 925).

Conoscere, vivere e amare quei primi
passi della Chiesa non sarà tanto una
pura conoscenza, qualcosa di freddo
e in fondo lontano, quanto cercare di
incorporarsi pienamente a una
comunione di fede, speranza e amore
con i primi nel tempo.

La coscienza di partecipare di una
stessa fede, degli stessi sacramenti e
di un'identica missione -compiere



"un mandato imperativo di
Cristo"(23)-, ci introduce, quindi, in
una prospettiva solidale, "familiare"
dicevamo prima, della natura della
Chiesa. Il cristiano non può
contemplare la Chiesa come qualcosa
che le è estraneo, che si osserva e si
giudica esteriormente. Attenterebbe
contro se stesso; egli stesso
resterebbe incomprensibile al
margine della sua Famiglia. Deve
sentirsi un membro tra gli altri,
chiamato per vocazione divina. 
Cammino riafferma questa visione
sul modo di essere e vivere in
Ecclesia, quando inquadra la
relazione di ogni membro con la
Chiesa come una relazione filiale, il
vincolo amoroso che unisce un figlio
a sua Madre. Basta ricordare San
Cipriano e Sant'Agostino per
verificare che ci troviamo davanti al
patrimonio genuino della
tradizione(24). La relazione filiale
con la Chiesa appare fortemente
personalizzata: la Chiesa è «mia



Madre»; «io sono figlio della
Chiesa»(25).

L'amore sorgerà come la
manifestazione più naturale, mentre
il rifiuto, il disamore, apparirà come
un'aberrazione. La Chiesa è Madre
che genera figli alla vita
soprannaturale, li alimenta e
irrobustisce con i sacramenti -
specialmente con l'Eucarestia-, che
mostra loro i misteri divini.
Considerando la Chiesa come Madre,
ogni cristiano può fare sue le parole
che il salmista cantava sopra
Gerusalemme: «mi si attacchi la
lingua al palato se lascio cadere il tuo
ricordo, se non innalzo Gerusalemme
al di sopra di ogni mia gioia» (Sal
137,6). In effetti, la Chiesa è chiamata
nella Sacra Scrittura nostra Madre e
Gerusalemme celeste. La chiama così
San Paolo in Gal 4,26, stabilendo una
contrapposizione tra la
Gerusalemme storica, rappresentata
da Agar, la sposa schiava di Abramo,



e la Chiesa come popolo nato dalla
nuova Alleanza, rappresentata da
Sara, la sposa libera. La Chiesa è la
Gerusalemme del cielo, libera; e se
Gerusalemme viene chiamata Madre,
perché tutti sono nati in essa (Sal
87,5), quanto più questo stesso si dice
ora della Chiesa, nella quale siamo
nati come figli di Dio.

Alcune caratteristiche dell’amore
alla Chiesa

L’amore alla Chiesa si basa su una
profonda visione di fede nella sua
natura: la mediazione visibile per cui
Cristo continua ad agire nella storia;
il regno di Cristo che cresce nel
tempo; la comunione dei discepoli di
Cristo, dagli Apostoli a noi; nostra
Madre da cui siamo nati alla vita
della Grazia. Questi sono i motivi per
i quali alla Chiesa si deve amore,
venerazione e fedeltà.

Non troveremo nella lettura di 
Cammino una definizione teorica,



sistematica e dettagliata di quello che
è l’amore alla Chiesa; vi potremo
percepire invece le sensazioni che
accompagnano questo amore e le
peculiari espressioni presentate. In
tal senso, l’autore segue un metodo
semplice: in primo luogo, l’amore lo
si vive; poi lo si descrive, lo si riflette
concretamente e solo dopo tutto ciò
lo si trasmette nella sua interezza
con la propria esperienza personale.
In concreto, l’amore alla Chiesa è un
dono di Dio. Perciò il libro non cerca
di convincere il lettore, quanto di
accompagnarlo nel suo “cammino“
interiore, facendogli scoprire la
bellezza della Chiesa, nella speranza
che la grazia lo smuova e lo spinga a
unirsi alla sua ammirazione.

a) L’amore alla Chiesa porta a
catturare, nell’esperienza abituale ed
ordinaria, i riflessi della sua essenza
intima: la Comunione dei Santi.
«Vivete una vostra particolare
Comunione dei Santi: e ognuno



sentirà, al momento della lotta
interiore, come pure al momento
dell'impegno professionale, la gioia e
la forza di non essere solo (n. 545).
Vivere nella Chiesa è lasciarsi
inondare completamente dalla vita
di comunione con Dio e con
l’umanità (cfr. Cost. Dogm. Lumen
Gentium, n. 1); con ciò, la fraternità
cristiana, lontana da una filantropia
illuminata, risulta una condotta
fondata su Cristo: «Salutate tutti i
santi. Tutti i santi vi salutano. A tutti
i santi che sono in Efeso. A tutti i
santi in Cristo Gesù che sono a
Filippi”. —Non è davvero
commovente questo appellativo —
santi!— che i primi fedeli cristiani
impiegavano per nominarsi fra loro?
—Impara a trattare i tuoi fratelli» (n.
469). Da questa convinzione di
“vivere in mezzo ai santi”, estranea a
una concezione paradisiaca che
ignori la caduta originaria(26),
nascono le amabili esigenze della
fraternità ecclesiale: la carità



silenziosa(27), la lealtà
incondizionata ai fratelli nella
fede(28), ecc.; in definitiva, la
fortezza che tutti i figli di una stessa
Madre devono scambiarsi tra di
loro(29).

Amare la Chiesa presuppone sentire
con essa, essere partecipi delle sue
gioie e delle sue sofferenze, vivere
praticamente la gioiosa realtà della
comunione dei santi, abbracciando,
al di là della nostra generazione, tutti
coloro che ci hanno preceduto. Uniti
nella penitenza(30), contempliamo
nel corpo le sofferenze di Cristo per
la sua Chiesa (cfr. Col 1,24); uniti
nello slancio apostolico per amore a
Gesù(31).b) Un’altra caratteristica
dell’amore alla Chiesa, fortemente
rispecchiata in Cammino, è la
dimensione universale che lo stesso
amore acquisisce. La Chiesa è
“cattolica”, “universale”, ed assume
tutto lo slancio nobile e veramente
umano, in Cristo: «Cattolico!, Cuore



grande, spirito aperto», esclamerà
l’autore (32). L’orizzonte di un figlio
della Chiesa, che abbandona uno
spirito rimpicciolito e di corte
vedute, è il mondo intero. Amare la
Chiesa suppone amare in Cristo e per
Cristo tutte le realtà umane uscite
dall’amore creatore di Dio.

L’amore alla Chiesa spinge, a sua
volta, a riconoscere l’azione dello
Spirito Santo che agisce dove vuole e
come vuole. Bisogna rallegrarsi del
lavoro che gli altri realizzano
servendo la Chiesa: «È cattivo spirito
il tuo se ti duole che altri lavorino
per Cristo senza chiedere la tua
collaborazione»(33). Denoterebbe un
falso amore lo spirito esclusivista
che, per principio, sospettasse o
vedesse con pregiudizio qualsiasi
iniziativa o movimento apostolico
che sorga nel seno della Chiesa. In
Essa ci devono essere molte strade, ci
ricorda l’autore nel punto 964: «(…)
perché tutte le anime possano



trovare la loro, in questa varietà
ammirevole. (…)». Tale diversità non
minaccerà l’unità della Chiesa,
quando prende origine dallo Spirito
Santo, poiché lo Spirito la unifica
nella comunione e nel ministero, la
provvede e dirige con diversi doni
gerarchici e carismatici e l’abbellisce
dei suoi frutti (cfr. Cost. Dogm.
Lumen Gentium, n. 4). Non resta che
rallegrarsi e amare tale varietà:
«Rallégrati, se vedi che altri lavorano
in fecondi apostolati. —E chiedi, per
loro, grazia di Dio abbondante e
corrispondenza a questa grazia
(…)»(n. 965) (34).

Esigenze fondamentali dell’amore
alla Chiesa

Il cristiano, se è consapevole della
sua vocazione, non può non sentire
in sé il riflesso della santità della
Chiesa, e, allo stesso tempo, la sua
partecipazione alla missione ad essa
affidata. In primo luogo è impegnato



a far trasparire nella sua vita lo
spirito della sua Madre santa; in
secondo luogo, il suo amore alla
Chiesa comporterà un costante
stimolo a compiere con maggior
fedeltà la parte che gli corrisponde
nella missione; e questo stesso amore
lo porterà a difenderla, ad amarla
nelle sue istituzioni e a vibrare
interiormente con la vita della
Chiesa.

a) Abbiamo accennato all’inizio di
questo articolo alla santità della
Chiesa. Infatti, Essa appare nella
storia e nel mondo come un popolo
santificato dal sangue di Cristo; gente
santa, popolo santo, lo chiama san
Pietro nella sua prima lettera (1Pt
2,9). La Chiesa è la Sposa dell’Agnello
Immacolato. E il Concilio Vaticano II,
partendo proprio da questa santità
della Chiesa, ricorda ai cristiani le
esigenze della loro vocazione
battesimale: “Perciò tutti nella
Chiesa, sia che appartengano alla



gerarchia, sia che siano retti da essa,
sono chiamati alla santità” (Cost.
Dogm. Lumen gentium, n. 39). San
Josemaría Escrivá de Balaguer, per
tutta la vita e fin dai primi anni,
trasformò in asse portante del suo
ministero sacerdotale suscitare nei
cristiani la loro consapevolezza
d’essere stati chiamati alla santità. In
Cammino, la chiamata universale alla
santità e all’apostolato risuona
dappertutto ed è rivolta
principalmente ai cristiani comuni:
«Hai l'obbligo di santificarti. —Anche
tu. Chi pensa che la santità sia un
impegno esclusivo di sacerdoti e di
religiosi? A tutti, senza eccezione, il
Signore ha detto: “Siate perfetti,
com'è perfetto il Padre mio che è nei
cieli”» (n. 291) (35).

Giacché la Chiesa è Santa, la prima
manifestazione d’amore è cercare la
santità propria e quella degli altri
membri della Chiesa. Questo è il
miglior servizio alla Chiesa e il modo



adeguato di appartenervi in
pienezza. Per Cammino, il pensiero
del danno che può costituire
l’infedeltà è un forte stimolo alla
propria responsabilità: «Ti sarà più
facile compiere il tuo dovere se pensi
all'aiuto che ti prestano i tuoi fratelli
e all'aiuto che tu smetti di dar loro se
non sei fedele» (n. 549).

b) La santità personale comporta in
modo ineludibile una missione
apostolica: è l’altra esigenza
dell’amore. Prima consideravamo il
personale impegno apostolico che
l’autore fa scoprire a ciascuno di noi:
“Andate, predicate il Vangelo…” (…)
lo ha detto a te” (cfr. n. 904). In 
Cammino vengono anticipate – come
si sa – le caratteristiche della
missione specifica dei fedeli laici,
indicate successivamente dalla
Costituzione Dogmatica Lumen
gentium del Concilio Vaticano II, in
particolare quando il Concilio dà
risalto alla vocazione dei laici



all’apostolato e quando segnala il
loro apporto specifico e
indispensabile nella missione della
Chiesa (cfr., p.e., Cost. Dogm. Lumen
gentium, n. 33).

Naturalmente, nell’opera le
affermazioni al riguardo, non
espresse con un linguaggio
accademico, sono piuttosto, come
corrisponde al genere del libro,
regole per un concreto sviluppo. Non
è il momento di soffermarci sul tema
studiato già in altra sede. In
definitiva si tratta di mettere il
cristiano di fronte alla sua
condizione e, pertanto, illuminarlo
nel suo agire nella società, nel luogo
in cui incontra Dio o meglio, con
parole del Concilio, là dove Dio lo ha
chiamato: ibi a Deo vocantur (cfr.
Cost. Dogm. Lumen gentium, n. 31).

L’autore, consapevole che il suo
abituale lettore farà parte della
grande moltitudine dei componenti



del Popolo di Dio impegnati nelle
attività umane insieme agli altri
fratelli, è cosciente che il suo operare
avrà una caratteristica secolare e,
pertanto, rispettosa del valore
intrinseco delle realtà create. Anche
in questo si manifesta l’amore alla
Chiesa: «Quando persone
professionalmente mal considerate si
agitano alla testa di manifestazioni
esteriori di religiosità, sono sicuro
che sentite la voglia di dir loro
all'orecchio: “Per favore, abbiano la
bontà d'essere meno cattolici!”» (n.
371). Espressione paradossale
dell’autore, con la quale vuole
difendere la Madre dai difetti dei
propri figli.

Dato che l’attività della maggior
parte dei cristiani non risponde a un
mandato ufficiale ecclesiastico, si
può avere l’erronea tentazione di
pensare che, in un certo senso, la
loro condotta secolare sia distante
dalla loro vocazione divina o,



perfino, che tra esse non ci siano
punti di contatto. Tuttavia,
nonostante che il loro operare di ogni
giorno non sia affatto ecclesiastico,
esso è però ecclesiale: non si smette
mai d’essere membro della Chiesa. E
il suo amore alla Chiesa si
manifesterà nella sua inquietudine
apostolica («Piccolo amore è il tuo se
non senti lo zelo per la salvezza di
tutte le anime (…)» , n. 796); nel suo
sentirsi coinvolto, là dove si svolge il
suo lavoro, nella missione apostolica
di tutti: «Tieni presente, figlio mio,
che non sei soltanto un'anima che si
unisce ad altre anime per fare una
cosa buona. Questo è molto..., ma è
poco. —Sei l'Apostolo che compie un
mandato imperativo di Cristo» (n.
942). Un mandato che spinge il
cristiano a compiere la propria
missione nel luogo dove lavora e
nella società; ovviamente, senza far
diventare ecclesiastici gli ambienti
dove si svolgono le sue occupazioni,
ma senza dimenticare di sentire cum



Ecclesia, cioè di sentire la sua
condizione di cristiano che proprio lì
è stato chiamato da Dio ad
impregnare quelle realtà con lo
spirito del Vangelo e a lavorare per il
Regno di Cristo(36).

Cammino ci ricorda l’assurdità di una
doppia vita del cristiano che
prescindesse dalla sua condizione,
quando è richiesta la sua fattiva
presenza nell’edificare la società
umana. Un atteggiamento simile, che
ridurrebbe l’operatività della fede
all’ambito meramente
intraecclesiale, toglierebbe vigore
all’apporto proprio e specifico dei
laici(37). Al cattolico viene chiesto di
essere tale in qualsiasi circostanza
della vita. E ancor più, deve essere
disposto a sacrificare tutto per
servire «(…) anche a prezzo dei beni
terreni, dell'onore e della vita, la
Chiesa di Dio» (n.519); disposto a
sopportare tutto propter electos, per



la salvezza dei suoi fratelli, come ha
fatto san Paolo(38).

c) Il cristiano è membro della
comunità umana e anche – non può
dimenticarlo – della Chiesa. Il suo
amore ad Essa lo porterà, senza
aspettarsi altri titoli – oltre a quello
del Battesimo! – a difendere sua
Madre come un buon figlio. Il libro
ricorda la particolare responsabilità
che spetta in questo ambito a quei
cristiani che svolgono – nei mezzi di
comunicazione sociale, o per il loro
mandato nella vita pubblica o per la
loro preparazione scientifica – una
professione di grande impatto
sociale, che non deve arrecare danno
alla Chiesa: «Quanti delitti si
commettono in nome della giustizia!
—Se tu vendessi armi da fuoco e
qualcuno ti offrisse il prezzo di una
per uccidere tua madre, gliela
venderesti?... Ebbene, non ti dava
forse il giusto prezzo?... —Docente,



giornalista, politico, diplomatico:
meditate» (n.400).

Sarà sempre necessario difendere la
Chiesa; il discepolo non è più del
Maestro e, come Lui, la Chiesa tra gli
uomini sarà sempre segno di
contraddizione. In certo qual modo,
la fedeltà a Gesù sembra portare
questo sigillo di autenticità. E, ciò
nonostante, l’invito evangelico ad
assomigliare al candore della
colomba include anche l’astuzia del
serpente. Forse una caricatura della
vera umiltà –molte volte nata per un
disinteresse personale – ha
permesso, come testimonia la storia,
la rinuncia ai diritti da parte dei
cristiani – certamente in circostanze
imposte dalla violenza –
riproponendo così il racconto
evangelico: è spuntata la zizzania
nella Vigna del Signore. Inimicus
homo fecit (Mt 13,28). Altre volte un
complesso d’inferiorità davanti a un
mondo dominatore con le sue



conquiste tecniche e scientifiche
sembra far rifugiare il cristiano in un
“fideismo pratico”, la fede del
carbonaro –molto legittima da una
parte, però senza dubbio pericolosa
ai nostri giorni –, prodotta più dalla
ritirata dal fronte di battaglia che da
altri motivi.

Si capisce, quindi, come Cammino
non scende a patti con questo stato di
cose: «Una volta, poiché le cognizioni
umane —la scienza— erano molto
limitate, sembrava davvero possibile
che un solo individuo dotto potesse
prendere le difese e fare l'apologia
della nostra Santa Fede. Oggi, con
l'estensione e l'intensità della scienza
moderna, è necessario che gli
apologisti si dividano il lavoro per
difendere la Chiesa scientificamente,
in tutti i campi. —Tu... non puoi
sottrarti a quest'obbligo» (n. 338).
Una dimostrazione, opere et veritate,
di amore alla Chiesa sarà, allora,
coltivare l’intelligenza, elevandola



alla luce della fede e alimentandola
con la dottrina di Cristo.

Se l’amore fa sentire ai figli qualsiasi
attacco alla Madre come fatto a loro
stessi, sarebbe deplorevole che,
mettendo da parte il senso comune,
ci fossero dei cristiani che – per
ingenuità o per inconfessabili
interessi egoistici – si unissero al coro
di quelle persone che, in un modo o
nell’altro, trattano senza rispetto la
Chiesa, la sua fede o le sue istituzioni.
Riferendosi a possibili – o reali –
attacchi alla Chiesa da parte della
scienza, l’autore ci consiglia: «Servire
da altoparlante al nemico è suprema
idiozia; e, se il nemico è nemico di
Dio, è peccato grande. —Per questo,
in campo professionale, non loderò
mai la scienza di chi se ne serve
come cattedra per attaccare la
Chiesa» (n. 836). Il consiglio continua
a essere attuale.



d) In Cammino, le espressioni in cui è
riassunto l’amore alla Chiesa non si
riducono a un mero atteggiamento di
difesa di fronte alle insidie esterne. È
naturale che l’amore porti, in modo
primario, al riconoscimento delle
meraviglie di Dio, dell’azione di Dio,
della grandezza dell’operare divino
nella sua Chiesa.

L’opera ci incoraggia, come esigenza
derivante dall’amore,
all’apprezzamento e alla
venerazione, ad esempio, del dono
del sacerdote ministeriale, fondato
sulla rappresentazione di Cristo che è
il Sacerdote: «Il Sacerdote —
chiunque egli sia— è sempre un altro
Cristo» (n. 66); o anche il rispetto per
il carisma religioso, nelle sue
molteplici espressioni volute dallo
Spirito Santo: «Se non hai somma
venerazione per lo stato sacerdotale
e per lo stato religioso, non è vero
che ami la Chiesa di Dio» (n. 526). Il
motivo di questo amore può essere



ricondotto, di conseguenza, alla fede
nella presenza di Cristo nei suoi
ministri, nel primo caso, o al
riconoscimento del dono di Dio alla
Chiesa, nel secondo.

e) Infine, non poteva mancare
nell’opera di san Josemaría, nella
quale si avverte la sua vibrazione per
la santità della Chiesa, un
riferimento diretto e incisivo alla
liturgia, e alla preghiera del Corpo
mistico di Cristo, Capo e membra. La
liturgia costituisce, per così dire, la
vita interiore della Chiesa, che deve
dare nutrimento alla vita personale
del cristiano. D’altra parte un
membro della Chiesa deve
riconoscere nella liturgia un motivo
in più per rendere grazie a Dio, che
ha voluto questa economia di grazia
accessibile all’uomo, tradotta in
segni; in particolar modo deve essere
riconoscente – lo abbiamo visto in
precedenza – per quei segni che ne
realizzano con efficacia il significato:



i sacramenti (nei quali agisce lo
stesso Cristo: cfr. n. 521). L’intera vita
liturgica rende presente – anche se in
modo diverso – il mistero cristiano.
Perciò è degna di venerazione e
necessaria: «Abbi venerazione e
rispetto per la Santa Liturgia della
Chiesa e per ogni rito in particolare.
—Seguili fedelmente. — Non vedi che
noi, piccoli uomini, abbiamo bisogno
che perfino le cose più nobili e
grandi entrino attraverso i sensi?» (n.
522). Un rispetto che Cammino
estende alla cura e allo splendore con
cui si deve trattare tutto ciò che è in
relazione al culto divino. L’amore al
Signore, alla Chiesa, alla liturgia
porta a non lesinare nulla davanti
alla magnificenza divina, come
dimostra la scena evangelica in Mt
26, 6-13, meditata in Cammino, al n.
527: « Quella donna che in casa di
Simone il lebbroso, a Betania, unge il
capo del Maestro con un ricco
profumo, ci ricorda il dovere d'essere
splendidi nel culto di Dio. —Tutto il



lusso, la maestà e la bellezza mi
sembrano ben poco. —E, contro
coloro che biasimano la ricchezza dei
vasi sacri, dei paramenti, delle pale
d'altare, si innalza la lode di Gesù:
“Opus enim bonum operata est in
me” —ha compiuto un'opera buona
verso di me».

Sentire cum Ecclesia, nella vita
liturgica, implica coltivare la vita
interiore in consonanza con la
preghiera “familiare” della Chiesa;
pregare con la liturgia: «La tua
preghiera deve essere liturgica. —
Magari ti affezionassi a recitare i
salmi e le preghiere del messale,
invece delle preghiere private o
particolari!» (n. 86); cantare con la
liturgia (39); trovare nella sua
solenne sobrietà il passaggio di Dio
tra gli uomini (40). L’autore, fin nei
più piccoli dettagli, rivela la
manifestazione di una fede viva, la
serena presenza di Dio davanti a cui



l’uomo ne riconosce la signoria e
l’onore (41).

Tutto ciò porta ad apprezzare anche
le ricche espressioni di fede
racchiuse nelle devozione popolari:
«Chi ti ha detto che fare delle novene
non è virile? —Tali devozioni
saranno virili se chi le pratica è un
uomo..., con spirito d'orazione e di
penitenza» (n. 574).

L’amore al Papa

All’inizio di queste pagine abbiamo
detto che l’amore alla Chiesa
costituisce uno dei fili conduttori di 
Cammino che arricchiscono il tessuto
soprannaturale dell’esistenza
cristiana. Nel contenuto di questo
amore alla Chiesa non può mancare
l’amore al Romano Pontefice. Per
l’autore, il Papa è semplicemente –
con tutto ciò che questo implica –
“Pietro”, il pescatore di Galilea
chiamato da Gesù a essere roccia
ferma sulla quale si sarebbe



appoggiata la fede dei suoi fratelli,
una fede sicura perché può contare
sulla preghiera infallibile di Cristo
(cfr. Lc 22,32).

Il Papa, chiunque esso sia, è Pietro e,
di conseguenza, è il cammino sicuro
per arrivare a Cristo: «Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam», l’autore
ci propone come orientamento per la
vita cristiana nel punto n. 833. Il
Romano Pontefice è visto, difatti, in
qualità di Successore di Pietro, come
Capo visibile della Chiesa. Il Papa –
come dirà la teologia – sicuramente
non possiede tutte le prerogative di
Pietro, testimone oculare della vita di
Gesù. In Cammino non si vuole
elaborare una teologia del primato,
ma si vuole suscitare la fede che
riconosce nel Papa la perenne
presenza del ministero petrino di
unità e di comunione. Come
l’Apostolo delle genti decise, dopo la
sua conversione e mosso dalla fede
nel ministero di Pietro nella Chiesa,



di andare a Gerusalemme per 
"videre”, per “vedere Pietro” (cfr. Gal
1,18), così in Cammino l’autore ci
invita a consolidare la coscienza
d’essere figlio della Chiesa, e la gioia
di appartenere alla Chiesa Cattolica
Romana, riconoscendo il Vicario di
Cristo in terra: «Cattolico, Apostolico,
Romano! —Mi piace che tu sia molto
romano. E che abbia desiderio di fare
il tuo pellegrinaggio a Roma, videre
Petrum, per vedere Pietro» (n. 520).

I desideri di comunione e il fervente
amore al Papa vengono considerati
in Cammino come un dono di Dio che
dobbiamo saper apprezzare: «Grazie,
mio Dio, per l'amore al Papa che hai
messo nel mio cuore» (n. 573). Infatti,
quantunque l’amore al Papa possa
essere coltivato e accresciuto nel
nostro cuore, esso è, in ultima
analisi, il frutto dell’azione dello
Spirito Santo, che è l’anima della
Chiesa, e colui che semina l’unità nel
cuore di tutti cristiani.



Per concludere, l’amore alla Chiesa e
al Papa in Cammino non è una
consapevolezza secondaria o
accidentale, ma costituisce una delle
linee di forza più profonde del
contenuto del libro, insieme alla
filiazione divina e alla chiamata del
cristiano a vivere la santità in mezzo
al mondo e nel lavoro ordinario.
L’amore alla Chiesa acquisisce una
dimensione molto concreta
nell’amore alle realtà visibili nelle
quali Essa si manifesta e si sviluppa
lungo la storia: la liturgia, la dottrina,
il Papa, lo stato sacerdotale, i fratelli
nella fede, e tutti gli uomini, chiamati
a partecipare alla salvezza che Cristo
offre mediante la Chiesa. Perciò
l’amore alla Chiesa deve essere una
forza che spinge il cristiano alla
ricerca della santità e all’apostolato.
E di conseguenza a conquistare la
santità in mezzo alle realtà
temporali, lì dove la Chiesa si
inserisce nel mondo per santificarlo
dal di dentro.



Questo amore alla Chiesa, concreto e
operativo, viene percepito in 
Cammino come dono di Dio fatto
all’uomo, come qualcosa che Dio
stesso ha messo nel cuore del
cristiano e, in questo caso, anche nel
cuore dell’autore del libro. Lo stesso
amore si innesta sulla virtù teologale
della carità, giacché l’amore del
cristiano alla Chiesa è partecipazione
del medesimo amore con cui l’ama
Cristo. Il cristiano ama allora la
Chiesa con l’amore di Dio e di Cristo
che è stato versato nei nostri cuori
dallo Spirito Santo che si è dato a noi
(Rm 5,5). Il cristiano può
contemplare nella Chiesa la bontà e
l’amore di Dio che ci si è manifestato
in Cristo e ci unisce attraverso le
azioni sacramentali della Chiesa.
Considerando la realtà
soprannaturale e al contempo umana
della Chiesa, si capisce la profonda
verità dell’amore, che consiste non
nel fatto che noi abbiamo amato Dio
ma nel fatto che Lui ha amato noi e ci



ha inviato suo Figlio come vittima di
espiazione per i nostri peccati (1Gv
4,10). Così l’amore alla Chiesa è
veramente un dono di Dio, ma un
dono rivolto a suscitare nel cristiano
sentimenti di gioia e di fedeltà verso
la Chiesa e che devono impregnare
tutta la sua esistenza.

Note

(1) Anni più tardi, monsignor Escrivá
de Balaguer volle che vicino alle
reliquie di Santa Caterina da Siena
figurasse questa iscrizione: Dilexit
opere et veritate Ecclesiam Dei ac
Romanum Pontificem, come per
riassumere in estrema sintesi la vita
di donazione della Santa, e la sua
personale ammirazione per lei.

(2) Forse è il momento di precisare
l'opposizione che a volte si stabilisce
tra una spiritualità "individualista" e
"ecclesiale". Ogni spiritualità
cristiana corretta è, ovviamente,
ecclesiale. Tuttavia, parlare di



"individualismo" -incomprensibile
nella vita cristiana- facilmente si può
identificare -in un evidente equivoco-
con la coltivazione e lo sviluppo della
vita cristiana, sotto la guida dello
Spirito Santo,in ogni anima.
Certamente un cristiano non è tale
individualmente, però
"personalmente" sì, ma questo è
evidentemenmte diverso. La Chiesa
forma, con parole di San Tommaso, 
«quasi una mystica persona». Senza
tuttavia -questo è un aspetto del
mistero della Chiesa- privare
ciascuno dei suoi membri della
propria personalità.

(3) È ben nota la caratterizzazione
del nostro XX secolo come "il secolo
della Chiesa". Con ciò si allude al
risveglio della vita cristiana al senso
di Chiesa, al sapersi parte di un tutto
nel quale ciascuno è incorporato, e
che rappresenta una dimensione
essenziale della vita di ciascun
cristiano. Comprendiamo che questo



valore è presente in Cammino non
tanto come affermazione esplicita e
sviluppata teologicamente, ma
piuttosto come qualcosa di ammesso,
caldeggiato e sottostante a molti dei
consigli spirituali che l'autore offre.
La natura di Cammino, in ogni caso, è
diversa da quella delle opere, ormai
classiche, che lungo gli anni dal
primo dopoguerra in poi influirono
sull'elaborazione dell'ecclesiologia
dogmatica. Pensiamo a un R.
Guardini, K. Adam, Domm Vonier,
ecc., in Germania, o un H. Clérissac
in Francia. Non regge, in questo
senso, un confronto adeguato tra
generi differenti. Ciò nonostante, i
due tipi di letteratura confluirono
senza dubbio nel plenum dell'ultimo
Concilio.

(4) Non avrebbe senso, a nostro
giudizio, cercare di ridurre il
pensiero ecclesiologico di Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer solo a
partire da Cammino. Lungo la sua



abbondante produzione successiva,
l'autore sviluppò una profonda
percezione ecclesiologica, il cui
contenuto, certamente, si trova già in
Cammino, però -vale la pena di
ripeterlo- dal punto di vista della
realtà esistenziale cristiana. Per farsi
un'idea più completa della
personalità teologica di monsignor
Escrivá è imprescindibile consultare
"P. RODRÍGUEZ-P. G. ALVES DE
SOUSA-J. M. ZUMAQUERO (dir.),
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei. En el 50 Aniversario de
su fundación, ed. EUNSA, Pamplona,
1985" e " P. RODRÍGUEZ, Vocación,
Trabajo, Contemplación, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986". Per il genere
proprio di Cammino sarebbe
inadeguato voler trovare una
teorizzazione completa sui ministeri,
o sulla teologia del laicato, per fare
alcuni esempi. Invece è legittimo e
necessario scoprire il profondo
rinnovamento che, come fenomeno
pastorale, implicano le affermazioni



di Cammino sulle relazioni tra
sacerdozio ministeriale e sacerdozio
comune, e il modo proprio della vita
laicale del cristiano e, in definitiva,
sulla chiamata universale alla santità
come dispiegarsi operativo del
Battesimo. È in questo senso, a nostro
giudizio, che Giovanni Paolo II
poteva dire di monsignor Escrivá
«che, fin dai primi tempi, ha
anticipato questa teologia del laicato,
che caratterizzò poi la Chiesa del
Concilio e del Postconcilio».

(5) «Tuttavia Dio volle santificare e
salvare gli uomini non
individualmente e senza alcun
legame tra loro, ma volle costituire di
loro un popolo, che lo riconoscesse
secondo la verità e lo servisse nella
santità» (Concilio Vaticano II, Cost.
Dogm. Lumen Gentium, n. 9)

(6) Cfr. Commonitorio, cap. II. Non
deve sorprendere, pertanto, che
l'autore di Cammino rispecchi nei



suoi testi queste verità solennemente
esposte ed insegnate dal magistero
del Concilio Vaticano II. È il legame
della tradizione genuina che unisce
la fede cristiana lungo i secoli; lo
Spirito Santo che, agendo nella
Chiesa, spinge i suoi membri a vivere
la perenne novità del Vangelo.

(7) L'assenza, nei Santi Padri, di un
trattato teologico espresso sulla
Chiesa ha richiamato ripetutamente
l'attenzione dei teologi; anche tra gli
Scolastici, cominciando da San
Tommaso d'Aquino, si scopre questo
fenomeno. Il fatto è che la Chiesa ha
il valore di ciò che è ovvio: è
qualcosa di vissuto prima che
espresso; realizzato nella sua liturgia,
nei suoi sacramenti, nella vita di
comunione. Il cristiano vive immerso
in essa.

(8) Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.



(9) Specialmente in ogni attività
apostolica: «È inutile che ti affanni in
tante opere esteriori se ti manca
Amore. —È come cucire con un ago
senza filo. Che pena se alla fine
avessi fatto il “tuo” apostolato e non
il “suo” Apostolato! (Cammino, n.
967).

(10) È chiaro -il contrario sarebbe
falso amore- che l'amore al Papa
include il rispetto e la venerazione
per i suoi fratelli nell'episcopato. Così
vedeva questo San Gregorio Magno:
«Il mio onore è l'onore della Chiesa
universale. Il mio onore è la solidità
della forza dei miei fratelli. Mi si
attribuisce veramente un onore
quando non si lesina l'onore dovuto
a ciascuno in particolare» (Epist. ad
Eulogium episc. Alexandrinum VIII,
30: ML, 77, n. 933).

(11) Cfr. Cost. Dogm. Lumen gentium,
n. 3



(12) Mons. Escrivá de Balaguer con
grande forza avrebbe affermato
alcuni anni dopo: «La Chiesa è
questo: Cristo presente in mezzo a
noi, Dio che viene incontro
all'umanità per salvarla» (È Gesù che
passa, 131)

(13) Cfr. Cost. Dogm. Lumen gentium,
n. 8: la Chiesa «è il regno di Cristo già
presente in mistero, che per la
potenza di Dio cresce visibilmente
nel mondo» (ibidem, n. 3).

(14) Non possiamo trattare qui -non è
il luogo- degli elementa seu bona
Ecclesiae presenti nelle chiese e
comunità separate da Roma, e che 
iure pertinent all'unica Chiesa (cfr.
Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3).

(15) Cost. Dogm. Lumen gentium, n.
1.

(16) È significativo che, tempo dopo,
San Josemaría applicasse questo



stesso termine in un contesto simile:
«Questa Chiesa Cattolica è romana. Io
gusto il sapore di questa parola:
romana. Mi sento romano, perché
romano vuol dire universale,
cattolico; perché così mi sento spinto
ad amare teneramente il Papa, «il
dolce Cristo in terra», come piaceva
ripetere a santa Caterina da Siena,
che considero come un'amica
carissima (Omelia "Lealtà verso la
Chiesa", in "La Chiesa nostra madre",
n. 28).

(17) Cfr. Cost. Dogm. Lumen gentium,
n. 5

(18) «L'uragano della persecuzione è
buono. —Che cosa si perde?... Non si
perde ciò che è già perduto. —Se non
si sradica l'albero —e non c'è vento
né bufera che possa sradicare
l'albero della Chiesa— cadono solo i
rami secchi... E quelli è bene che
cadano» (Cammino, n. 685).



(19) Non si deve pensare che questo
incarico fosse esclusivo degli Apostoli
e dei loro successori, l'Ordine
episcopale. La Chiesa intera riceve la
missione, il "mandato"; per propria
natura è "inviata". Certamente, ogni
membro realizzerà questa missione
secondo la sua posizione nella
Chiesa: suo modo, pro parte sua,
secondo l'espressione che utilizza il
Concilio Vaticano II riferendosi a
questa diversità della condizione dei
cristiani, successiva alla loro radicale
uguaglianza battesimale. L'autore di 
Cammino, in questo senso, non ha
alcun dubbio nel riferire la missione
a ciascun cristiano.

(20) «Ma... e i mezzi? —Sono gli stessi
di Pietro e di Paolo, di Domenico e di
Francesco, di Ignazio e di Saverio: il
Crocifisso e il Vangelo... —Forse ti
sembrano piccoli?»(Cammino, n.
470).

(21) Cfr. Cammino, n. 779.



(22) «Fossero tali il tuo contegno e la
tua conversazione che tutti, nel
vederti o nel sentirti parlare,
potessero dire: ecco uno che legge la
vita di Gesù Cristo» (Cammino, n. 2).

(23) «Tieni presente, figlio mio, che
non sei soltanto un'anima che si
unisce ad altre anime per fare una
cosa buona. Questo è molto..., ma è
poco. —Sei l'Apostolo che compie un
mandato imperativo di
Cristo» (Cammino, n. 942).

(24) «Non può avere Dio come Padre
chi non ha la Chiesa come Madre»,
scriveva San Cipriano nel suo 
Trattato sull'unità della Chiesa
Cattolica, Cap. 6. In modo simile
Sant'Agostino: «amiamo il Signore
nostro Dio, amiamo la sua Chiesa.
Lui come un Padre, lei come una
Madre…» (Enarrationes in Psalmos,
88, 2; PL 37, 1140). In un'omelia
pronunciata nel 1972 su "Il fine
soprannaturale della Chiesa", Mons.



Escrivá de Balaguer avrebbe
raccolto, insieme ad altre, queste due
citazioni dei Santi Padri, parlando
precisamente dell'amore filiale alla
Chiesa. Un esempio ulteriore di come
Cammino si riallacci profondamente
alla tradizione patristica.

(25) «Con quale infame lucidità
Satana argomenta contro la nostra
Fede Cattolica! Ma diciamogli
sempre, senza entrare in discussioni:
io sono figlio della
Chiesa» (Cammino, n. 576).

(26) «Se tu sei così miserabile, perché
ti meravigli che gli altri abbiano le
loro miserie?» (Cammino, n. 446)

(27) «Quando avrai terminato il tuo
lavoro, fa' quello del tuo fratello,
aiutandolo, per Cristo, con tale
spontanea delicatezza che egli non
avverta neppure che stai facendo più
di quanto devi secondo giustizia. —
Questa sì che è fine virtù di un figlio
di Dio!» (Cammino, n. 440).



(28) «Non pensare mai male di
nessuno, nemmeno se le parole o le
opere di qualcuno te ne danno
ragionevole motivo» (Cammino, n.
442).«La mormorazione è rogna che
insudicia e ostacola l'apostolato. —È
contraria alla carità, sottrae energie,
toglie la pace e fa perdere l'unione
con Dio» (Cammino, n. 445).

(29) “Frater qui adiuvatur a fratre
quasi civitas firma” —Il fratello
aiutato dal fratello è forte come una
città murata. —Rifletti un momento e
deciditi a vivere la fraternità che
sempre ti raccomando» (Cammino, n.
460).

(30) «Se senti la Comunione dei Santi
—se la vivi— sarai di buon grado
uomo penitente. —E capirai che la
penitenza è “gaudium, etsi
laboriosum” —gioia, anche se
faticosa: e ti sentirai “alleato” di tutte
le anime penitenti che sono state,
sono e saranno» (Cammino, n. 548).



(31) «Lo sforzo di ciascuno di voi,
isolato, risulta inefficace. —Se vi
unisce la carità di Cristo, l'efficacia vi
meraviglierà»(Cammino, n. 847).

(32) «Essere “cattolico” è amare la
Patria senza lasciarsi superare da
nessuno in questo amore. E, allo
stesso tempo, è fare proprie le nobili
aspirazioni d'ogni paese. Quante
glorie della Francia sono glorie mie!
Egualmente, molti motivi d'orgoglio
dei tedeschi, degli italiani, degli
inglesi..., degli americani, degli
asiatici e degli africani, sono,
anch'essi, mio vanto. —Cattolico!
Cuore grande, spirito
aperto»(Cammino, n. 525).

(33) «È cattivo spirito il tuo se ti duole
che altri lavorino per Cristo senza
chiedere la tua collaborazione. —
Ricordati di questo passo di San
Marco: “Maestro, abbiamo visto un
tale, che non viene con noi, scacciare
i demoni in nome tuo, e glielo



abbiamo proibito. Ma Gesù disse:
Non glielo proibite; perché nessuno
che fa prodigi in nome mio potrà poi
dir male di me. Perché chi non è
contro di noi è con noi”» (Cammino,
n. 966).

(34) È ammirevole la grandezza di
cuore che Dio concesse al suo Servo,
in un ambito -l'azione apostolica- nel
quale riappaiono così sottilmente
nella Chiesa le gelosie che
denunciava già l'Apostolo: «"Io sono
di Paolo", "Io invece sono di Apollo",
"Io invece di Cefa", "E io di Cristo". È
forse diviso il Cristo? Paolo è stato
forse crocifisso per voi? O siete stati
battezzati nel nome di Paolo? (1Cor,
1, 12-13).

(35) Considerando le cose dalla
nostra prospettiva attuale e,
soprattutto, partendo dalla ricezione
solenne di questa dottrina nel
Concilio Vaticano II (cfr. Cost. Dogm.
Lumen gentium, n. 40, & 2), può



richiamare l'attenzione il fatto che
questa affermazione supponesse una
novità negli anni in cui appare 
Cammino. In linea di principio,
certamente, nessuno negava
l'affermazione evangelica.. Tuttavia,
le implicazioni che Mons. Escrivá de
Balaguer sviluppa in Cammino, su ciò
che implica una spiritualità per il
cristiano comune -il laico- propria e
adeguata alla sua posizione nella
chiesa e nel mondo, rappresentavano
effettivamente una novità
nell'ambiente dell'epoca, in cui il
modello di perfezione religiosa, con
la professione dei consigli evangelici 
coram Ecclesiam era presentato come
il modello principale di ogni
spiritualità sia per i laici che per i
chierici.

(36) «Che smania c'è nel mondo per
uscire dal proprio posto! —Che
succederebbe se ogni osso, ogni
muscolo del corpo umano volessero
occupare un posto diverso da quello



che gli spetta? Non è altra la ragione
del malessere del mondo. —
Persevera nel tuo posto, figlio mio:
da lì, quanto potrai lavorare per il
regno effettivo di Nostro Signore!
» (Cammino, n. 832).

(37)« Aconfessionalismo. Neutralità.
—Vecchi miti che tentano sempre di
ringiovanire. Ti sei dato la pena di
pensare quanto è assurdo smettere
di essere cattolici quando si entra
nell'Università, nell'Associazione
professionale, in un'Assemblea di
scienziati o in Parlamento, così come
si lascia il cappello alla
porta?» (Cammino, n. 353).

(38) «“Ideo omnia sustineo propter
electos” —tutto io soffro, per gli
eletti, “ut et ipsi salutem
consequantur” —affinché anch'essi
ottengano la salvezza, “quae est in
Christo Iesu” —che è in Cristo Gesù.
—Splendido modo di vivere la
Comunione dei Santi! —Chiedi al



Signore di darti lo stesso spirito di
San Paolo» (Cammino, n. 550).

(39) «La Chiesa canta —è stato detto
— perché il parlare non sarebbe
sufficiente alla sua preghiera. —Tu,
cristiano —e cristiano scelto—, devi
imparare a cantare
liturgicamente» (Cammino, n. 523).

(40) «Mi hai visto celebrare la Santa
Messa sopra un altare nudo —mensa
e ara—, senza pala ornamentale. Il
Crocifisso, grande. I candelieri
robusti, con torce di cera digradanti:
più alte vicino alla Croce. Paliotto del
colore liturgico. Pianeta ampia.
Severo di linee, larga la coppa e
ricco, il calice. Assente la luce
elettrica: non ne abbiamo notato la
mancanza. —E ti costò fatica uscire
dall'oratorio: si stava così bene! Vedi
come conduce a Dio, come avvicina a
Dio il rigore della
liturgia?» (Cammino, n. 543).



(41) «La vita di pietà ha una sua
correttezza. —Apprendila. —Fanno
pena quelle persone “pie” che non
sanno assistere alla Messa —benché
la frequentino ogni giorno— né
sanno fare il segno della Croce —
tracciano strani geroglifici, in tutta
fretta—, né sanno inginocchiarsi
dinanzi al Tabernacolo —le loro
ridicole genuflessioni sembrano una
burla—, né sanno inclinare
riverentemente la testa davanti a
un'immagine della
Madonna» (Cammino, n. 541).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/lamore-alla-
chiesa-e-al-papa-in-i-cammino-i/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/lamore-alla-chiesa-e-al-papa-in-i-cammino-i/
https://opusdei.org/it/article/lamore-alla-chiesa-e-al-papa-in-i-cammino-i/
https://opusdei.org/it/article/lamore-alla-chiesa-e-al-papa-in-i-cammino-i/

	L'amore per la Chiesa e per il Papa in Cammino

