
opusdei.org

La Settimana Santa
2022 con papa
Francesco

"La pace del Signore segue la
via della mitezza e della croce:
è farsi carico degli altri". In
questo articolo sono raccolte le
parole di papa Francesco in
questa Settimana Santa, dalla
Domenica delle Palme (10
aprile) alla Domenica di
Risurrezione (17 aprile).

17/04/2022

Domenica delle Palme



Mercoledì Santo: La pace di Pasqua

Giovedì Santo: Santa Messa del
Crisma

Giovedì Santo: Santa Messa in
Coena Domini

Veglia pasquale nella notte santa

Messaggio Urbi et Orbi

Domenica delle Palme

Sul Calvario si scontrano due
mentalità. Nel Vangelo, infatti, le
parole di Gesù crocifisso si
contrappongono a quelle dei suoi
crocifissori. Questi ripetono un
ritornello: “Salva te stesso”. Lo
dicono i capi: «Salvi se stesso, se è lui
il Cristo di Dio, l’eletto» (Lc 23,35). Lo
ribadiscono i soldati: «Se tu sei il re
dei Giudei, salva te stesso» (v. 37). E



infine, anche uno dei malfattori, che
ha ascoltato, ripete il concetto: «Non
sei tu il Cristo? Salva te stesso!» (v.
39). Salvare se stessi, badare a se
stessi, pensare a se stessi; non ad
altri, ma solo alla propria salute, al
proprio successo, ai propri interessi;
all’avere, al potere, all’apparire. 
Salva te stesso: è il ritornello
dell’umanità che ha crocifisso il
Signore. Pensiamoci.

Ma alla mentalità dell’io si oppone
quella di Dio; il salva te stesso si
scontra con il Salvatore che offre se
stesso. Nel Vangelo odierno sul
Calvario anche Gesù prende la parola
tre volte, come i suoi oppositori (cfr
vv. 34.43.46). Ma in nessun caso
rivendica qualcosa per sé; anzi,
nemmeno difende o giustifica se
stesso. Prega il Padre e offre
misericordia al buon ladrone. Una
sua espressione, in particolare,
marca la differenza rispetto al salva



te stesso: «Padre, perdona loro» (v.
34).

Soffermiamoci su queste parole.
Quando le dice il Signore? In un
momento specifico: durante la
crocifissione, quando sente i chiodi
trafiggergli i polsi e i piedi. Proviamo
a immaginare il dolore lancinante
che ciò provocava. Lì, nel dolore
fisico più acuto della passione, Cristo
chiede perdono per chi lo sta
trapassando. In quei momenti
verrebbe solo da gridare tutta la
propria rabbia e sofferenza; invece
Gesù dice: Padre, perdona loro.
Diversamente da altri martiri, di cui
racconta la Bibbia (cfr 2 Mac 7,18-19),
non rimprovera i carnefici e non
minaccia castighi in nome di Dio, ma
prega per i malvagi. Affisso al
patibolo dell’umiliazione, aumenta
l’intensità del dono, che diventa per-
dono.



Fratelli, sorelle, pensiamo che Dio fa
così anche con noi: quando gli
provochiamo dolore con le nostre
azioni, Egli soffre e ha un solo
desiderio: poterci perdonare. Per
renderci conto di questo, guardiamo
il Crocifisso. È dalle sue piaghe, da
quei fori di dolore provocati dai
nostri chiodi che scaturisce il
perdono. Guardiamo Gesù in croce e
pensiamo che non abbiamo mai
ricevuto parole più buone: Padre,
perdona. Guardiamo Gesù in croce e
vediamo che non abbiamo mai
ricevuto uno sguardo più tenero e
compassionevole. Guardiamo Gesù
in croce e capiamo che non abbiamo
mai ricevuto un abbraccio più
amorevole. Guardiamo il Crocifisso e
diciamo: “Grazie Gesù: mi ami e mi
perdoni sempre, anche quando
faccio fatica ad amarmi e
perdonarmi”.

Lì, mentre viene crocifisso, nel
momento più difficile, Gesù vive il



suo comandamento più difficile:
l’amore per i nemici. Pensiamo a
qualcuno che ci ha ferito, offeso,
deluso; a qualcuno che ci ha fatto
arrabbiare, che non ci ha compresi o
non è stato di buon esempio. Quanto
tempo ci soffermiamo a ripensare a
chi ci ha fatto del male! Così come a
guardarci dentro e a leccarci le ferite
che ci hanno inferto gli altri, la vita o
la storia. Gesù oggi ci insegna a non
restare lì, ma a reagire. A spezzare il
circolo vizioso del male e del
rimpianto. A reagire ai chiodi della
vita con l’amore, ai colpi dell’odio
con la carezza del perdono. Ma noi,
discepoli di Gesù, seguiamo il
Maestro o il nostro istinto rancoroso?
È una domanda che dobbiamo farci:
seguiamo il Maestro o seguiamo il
nostro istinto rancoroso? Se
vogliamo verificare la nostra
appartenenza a Cristo, guardiamo a
come ci comportiamo con chi ci ha
feriti. Il Signore ci chiede di
rispondere non come ci viene o come



fanno tutti, ma come fa Lui con noi.
Ci chiede di spezzare la catena del “ti
voglio bene se mi vuoi bene; ti sono
amico se sei mio amico; ti aiuto se tu
mi aiuti”. No, compassione e
misericordia per tutti, perché Dio
vede in ciascuno un figlio. Non ci
divide in buoni e cattivi, in amici e
nemici. Siamo noi che lo facciamo,
facendolo soffrire. Per Lui siamo tutti
figli amati, che desidera abbracciare
e perdonare. Ed è così anche in
quell’invito al banchetto di nozze del
figlio, quel signore invia i suoi servi
all’incrocio delle strade e dice:
“Portate tutti, bianchi, neri, buoni e
cattivi, tutti, sani, ammalati,
tutti…” (cfr Mt 22,9-10). L’amore di
Gesù è per tutti, non ci sono privilegi
in questo. Tutti. Il privilegio di
ognuno di noi è essere amato,
perdonato.

Padre, perdona loro perché non sanno
quello che fanno. Il Vangelo sottolinea
che Gesù «diceva» (v. 34) questo: non



lo disse una volta per tutte al
momento della crocifissione, ma
trascorse le ore sulla croce con
queste parole sulle labbra e nel
cuore. Dio non si stanca di
perdonare. Dobbiamo capire questo,
ma capirlo non solo con la mente,
capirlo con il cuore: Dio non si stanca
di perdonare, siamo noi che ci
stanchiamo di chiedergli perdono,
ma Lui mai si stanca di perdonare.
Lui non sopporta fino a un certo
punto per poi cambiare idea, come
siamo tentati di fare noi. Gesù –
insegna il Vangelo di Luca – è venuto
nel mondo a portarci il perdono dei
nostri peccati (cfr Lc 1,77) e alla fine
ci ha dato un’istruzione precisa:
predicare a tutti, nel suo nome, il
perdono dei peccati (cfr Lc 24,47).
Fratelli e sorelle, non stanchiamoci
del perdono di Dio: noi preti di
amministrarlo, ogni cristiano di
riceverlo e di testimoniarlo. Non
stanchiamoci del perdono di Dio.



Padre, perdona loro perché non sanno
quello che fanno. Notiamo ancora
una cosa. Gesù non solo implora il
perdono, ma dice anche il motivo:
perdonali perché non sanno quello
che fanno. Ma come? I suoi
crocifissori avevano premeditato la
sua uccisione, organizzato la sua
cattura, i processi, e ora sono sul
Calvario per assistere alla sua fine.
Eppure Cristo giustifica quei violenti 
perché non sanno. Ecco come si
comporta Gesù con noi: si fa nostro 
avvocato. Non si mette contro di noi,
ma per noi contro il nostro peccato.
Ed è interessante l’argomento che
utilizza: perché non sanno,
quell’ignoranza del cuore che
abbiamo tutti noi peccatori. Quando
si usa violenza non si sa più nulla su
Dio, che è Padre, e nemmeno sugli
altri, che sono fratelli. Si dimentica
perché si sta al mondo e si arriva a
compiere crudeltà assurde. Lo
vediamo nella follia della guerra,
dove si torna a crocifiggere Cristo. Sì,



Cristo è ancora una volta inchiodato
alla croce nelle madri che piangono
la morte ingiusta dei mariti e dei
figli. È crocifisso nei profughi che
fuggono dalle bombe con i bambini
in braccio. È crocifisso negli anziani
lasciati soli a morire, nei giovani
privati di futuro, nei soldati mandati
a uccidere i loro fratelli. Cristo è
crocifisso lì, oggi.

Padre, perdona loro perché non sanno
quello che fanno. Molti ascoltano
questa frase inaudita; ma uno solo la
accoglie. È un malfattore, crocifisso
accanto a Gesù. Possiamo pensare
che la misericordia di Cristo abbia
suscitato in lui un’ultima speranza e
l’abbia portato a pronunciare quelle
parole: «Gesù, ricordati di me» (Lc
23,42). Come a dire: “Tutti si sono
dimenticati di me, ma tu pensi pure a
chi ti crocifigge. Con te, allora, c’è
posto anche per me”. Il buon ladrone
accoglie Dio mentre la vita sta per
finire e così la sua vita inizia di



nuovo; nell’inferno del mondo vede
aprirsi il paradiso: «Oggi con me
sarai nel paradiso» (v. 43). Ecco il
prodigio del perdono di Dio, che
trasforma l’ultima richiesta di un
condannato a morte nella prima
canonizzazione della storia.

Fratelli, sorelle, in questa settimana
accogliamo la certezza che Dio può
perdonare ogni peccato. Dio perdona
tutti, può perdonare ogni distanza,
mutare ogni pianto in danza (cfr Sal
30,12); la certezza che con Cristo c’è
sempre posto per ognuno; che con
Gesù non è mai finita, non è mai
troppo tardi. Con Dio si può sempre
tornare a vivere. Coraggio,
camminiamo verso la Pasqua con il
suo perdono. Perché Cristo
continuamente intercede presso il
Padre per noi (cfr Eb 7,25) e,
guardando il nostro mondo violento,
il nostro mondo ferito, non si stanca
di ripetere – e noi lo facciamo adesso
con il nostro cuore, in silenzio – di



ripetere: Padre, perdonali, perché non
sanno quello che fanno.

La pace di Pasqua

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Siamo al centro della Settimana
Santa, che si snoda dalla Domenica
delle Palme alla Domenica di Pasqua.
Entrambe queste domeniche si
caratterizzano per la festa che viene
fatta intorno a Gesù. Ma sono due
feste diverse.

Domenica scorsa abbiamo visto
Cristo entrare solennemente a
Gerusalemme, come una festa,
accolto come Messia: e per Lui
vengono stesi sulla strada mantelli
(cfr Lc 19,36) e rami tagliati dagli
alberi (cfr Mt 21,8). La folla esultante
benedice a gran voce «colui che
viene, il re», e acclama: «Pace in cielo



e gloria nel più alto dei cieli» (Lc
19,38). Quella gente là festeggia
perché vede nell’ingresso di Gesù
l’arrivo di un nuovo re, che avrebbe
portato pace e gloria. Ecco qual era la
pace attesa da quella gente: una pace
gloriosa, frutto di un intervento
regale, quello di un messia potente
che avrebbe liberato Gerusalemme
dall’occupazione dei Romani. Altri,
probabilmente, sognavano il
ristabilimento di una pace sociale e
vedevano in Gesù il re ideale, che
avrebbe sfamato le folle di pani,
come aveva già fatto, e operato
grandi miracoli, portando così più
giustizia nel mondo.

Ma Gesù non parla mai di questo. Ha
davanti a sé una Pasqua diversa, non
una Pasqua trionfale. L’unica cosa a
cui tiene per preparare il suo
ingresso a Gerusalemme è cavalcare
«un puledro legato, sul quale non è
mai salito nessuno» (v. 30). Ecco
come Cristo porta la pace nel mondo:



attraverso la mansuetudine e la
mitezza, simboleggiate da quel
puledro legato, su cui nessuno era
salito. Nessuno, perché il modo di
fare di Dio è diverso da quello del
mondo. Gesù, infatti, appena prima
di Pasqua, spiega ai discepoli: «Vi
lascio la pace, vi do la mia pace non
come la dà il mondo, io la do a
voi» (Gv 14,27). Sono due modalità
diverse: un modo come il mondo ci
dà la pace e un modo come Dio ci dà
la pace. Sono diversi.

La pace che Gesù ci dà a Pasqua non
è la pace che segue le strategie del
mondo, il quale crede di ottenerla
attraverso la forza, con le conquiste e
con varie forme di imposizione.
Questa pace, in realtà, è solo un
intervallo tra le guerre: lo sappiamo
bene. La pace del Signore segue la
via della mitezza e della croce: è farsi
carico degli altri. Cristo, infatti, ha
preso su di sé il nostro male, il nostro
peccato e la nostra morte. Ha preso



su di sé tutto questo. Così ci ha
liberati. Lui ha pagato per noi. La sua
pace non è frutto di qualche
compromesso, ma nasce dal dono di
sé. Questa pace mite e coraggiosa,
però, è difficile da accogliere. Infatti,
la folla che osannava Gesù è la stessa
che dopo pochi giorni grida
“Crocifiggilo” e, impaurita e delusa,
non muove un dito per Lui.

A questo proposito, è sempre attuale
un grande racconto di Dostoevskij, la
cosiddetta Leggenda del Grande
Inquisitore. Si narra di Gesù che,
dopo vari secoli, torna sulla Terra.
Subito è accolto dalla folla festante,
che lo riconosce e lo acclama. “Ah, sei
tornato! Vieni, vieni con noi!”. Ma
poi viene arrestato dall’Inquisitore,
che rappresenta la logica mondana.
Questi lo interroga e lo critica
ferocemente. Il motivo finale del
rimprovero è che Cristo, pur
potendo, non ha mai voluto
diventare Cesare, il più grande re di



questo mondo, preferendo lasciare
libero l’uomo anziché soggiogarlo e
risolverne i problemi con la forza.
Avrebbe potuto stabilire la pace nel
mondo, piegando il cuore libero ma
precario dell’uomo in forza di un
potere superiore, ma non ha voluto:
ha rispettato la nostra libertà. «Tu –
dice l’Inquisitore a Gesù –,
accettando il mondo e la porpora dei
Cesari, avresti fondato il regno
universale e dato la pace
universale» (I fratelli Karamazov,
Milano 2012, 345); e con sentenza
sferzante conclude: «Se c’è qualcuno
che ha meritato più di tutti il nostro
rogo, sei proprio Tu» (348). Ecco
l’inganno che si ripete nella storia, la
tentazione di una pace falsa, basata
sul potere, che poi conduce all’odio e
al tradimento di Dio e a tanta
amarezza nell’anima.

Alla fine, secondo questo relato,
l’Inquisitore vorrebbe che Gesù «gli
dicesse qualche cosa, magari anche



qualche cosa di amaro, di terribile».
Ma Cristo reagisce con un gesto dolce
e concreto: «gli si avvicina in
silenzio, e lo bacia dolcemente sulle
vecchie labbra esangui» (352). La
pace di Gesù non sovrasta gli altri,
non è mai una pace armata: mai! Le
armi del Vangelo sono la preghiera,
la tenerezza, il perdono e l’amore
gratuito al prossimo, l’amore a ogni
prossimo. È così che si porta la pace
di Dio nel mondo. Ecco perché
l’aggressione armata di questi giorni,
come ogni guerra, rappresenta un
oltraggio a Dio, un tradimento
blasfemo del Signore della Pasqua,
un preferire al suo volto mite quello
del falso dio di questo mondo.
Sempre la guerra è un’azione umana
per portare all’idolatria del potere.

Gesù, prima della sua ultima Pasqua,
disse ai suoi: «Non sia turbato il
vostro cuore e non abbia timore» (Gv
14,27). Sì, perché mentre il potere
mondano lascia solo distruzione e



morte – lo abbiamo visto in questi
giorni –, la sua pace edifica la storia,
a partire dal cuore di ogni uomo che
la accoglie. Pasqua è allora la vera
festa di Dio e dell’uomo, perché la
pace, che Cristo ha conquistato sulla
croce nel dono di sé, viene distribuita
a noi. Perciò il Risorto, il giorno di
Pasqua, appare ai discepoli e come li
saluta? «Pace a voi!» (Gv 20,19.21).
Questo è il saluto di Cristo vincitore,
di Cristo risorto.

Fratelli, sorelle, Pasqua significa
“passaggio”. È, soprattutto
quest’anno, l’occasione benedetta per
passare dal dio mondano al Dio
cristiano, dall’avidità che ci portiamo
dentro alla carità che ci fa liberi,
dall’attesa di una pace portata con la
forza all’impegno di testimoniare
concretamente la pace di Gesù.
Fratelli e sorelle, mettiamoci davanti
al Crocifisso, sorgente della nostra
pace, e chiediamogli la pace del
cuore e la pace nel mondo.



Giovedì Santo, omelia nella Santa
Messa del Crisma

Nella Lettura del profeta Isaia che
abbiamo ascoltato, il Signore fa una
promessa carica di speranza che ci
tocca da vicino: «Voi sarete chiamati
sacerdoti del Signore, / ministri del
nostro Dio sarete detti. / […] Io darò
loro fedelmente il salario, /
concluderò con loro un’alleanza
eterna» (61,6.8). Essere sacerdoti è,
cari fratelli, una grazia, una grazia
molto grande, che non è in primo
luogo una grazia per noi, ma per la
gente; [1] e per il nostro popolo è un
dono grande il fatto che il Signore
scelga, in mezzo al suo gregge, alcuni
che si occupino delle sue pecore in
modo esclusivo, come padri e
pastori. È il Signore stesso a pagare il
salario del sacerdote: «Io darò loro
fedelmente il salario» ( Is 61,8). E Lui,
lo sappiamo, è buon pagatore,



benché abbia le sue particolarità,
come quella di pagare prima gli
ultimi e poi i primi: è nel suo stile.

La Lettura del libro dell’Apocalisse ci
dice qual è il salario del Signore. È il
suo Amore e il perdono
incondizionato dei nostri peccati a
prezzo del suo sangue versato sulla
Croce: «Colui che ci ama e ci ha
liberati dai nostri peccati con il suo
sangue, che ha fatto di noi un regno,
sacerdoti per il suo Dio e
Padre» (1,5-6). Non c’è salario
maggiore dell’amicizia con Gesù, non
dimenticare questo. Non c’è pace più
grande del suo perdono e questo lo
sappiamo tutti. Non c’è prezzo più
caro di quello del suo Sangue
prezioso, che non dobbiamo
permettere sia disprezzato con una
condotta indegna.

Se leggiamo con il cuore, cari fratelli
sacerdoti, questi sono inviti del
Signore ad essergli fedeli, ad esser



fedeli alla sua Alleanza, a lasciarci
amare, a lasciarci perdonare; sono
inviti non solo per noi stessi, ma
anche affinché così possiamo servire,
con una coscienza pulita, il santo
popolo fedele di Dio. La gente lo
merita e anche ne ha bisogno. Il
Vangelo di Luca ci dice che, dopo che
Gesù ebbe letto il passo del profeta
Isaia davanti alla sua gente e si fu
seduto, «gli occhi di tutti erano fissi
su di lui» (4,20). Anche l’Apocalisse ci
parla oggi di occhi fissi su Gesù,
dell’attrazione irresistibile del
Signore crocifisso e risorto che ci
porta ad adorare e a riconoscere:
«Ecco, viene con le nubi e ogni occhio
lo vedrà, anche quelli che lo
trafissero, e per lui tutte le tribù della
terra si batteranno il petto. (1,7). La
grazia finale, quando il Signore
risorto ritornerà, sarà quella di un
riconoscimento immediato: lo
vedremo trafitto, riconosceremo chi
è Lui e chi siamo noi, peccatori;
niente più.



“Fissare gli occhi su Gesù” è una
grazia che, come sacerdoti, dobbiamo
coltivare. Al termine della giornata fa
bene guardare al Signore, e che Lui ci
guardi il cuore, insieme al cuore
delle persone che abbiamo
incontrato. Non si tratta di
contabilizzare i peccati, ma di una
contemplazione amorosa in cui
guardiamo alla nostra giornata con
lo sguardo di Gesù e vediamo così le
grazie del giorno, i doni e tutto ciò
che ha fatto per noi, per ringraziare.
E gli mostriamo anche le nostre
tentazioni, per riconoscerle e
rigettarle. Come vediamo, si tratta di
capire che cosa è gradito al Signore e
che cosa vuole da noi qui e ora, nella
nostra storia attuale.

E forse, se sosteniamo il suo sguardo
pieno di bontà, da parte sua ci sarà
anche un cenno affinché gli
mostriamo i nostri idoli. Quegli idoli
che come Rachele, abbiamo nascosto
sotto le pieghe del nostro mantello



(cfr Gen 31,34-35). Lasciare che il
Signore guardi i nostri idoli nascosti -
tutti ne abbiamo, tutti! - E questo
lasciare che il Signore guardi questi
idoli nascosti ci rende forti davanti
ad essi e toglie loro il potere.

Lo sguardo del Signore ci fa vedere
che, in realtà, in essi noi
glorifichiamo noi stessi, [2] perché lì,
in quello spazio che viviamo come se
fosse esclusivo, si intromette il
diavolo aggiungendo un elemento
molto maligno: fa sì che non solo
“compiacciamo” noi stessi dando
briglia sciolta a una passione o
coltivandone un’altra, ma ci conduce
anche a sostituire con essi, con quegli
idoli nascosti, la presenza delle Divine
Persone, la presenza del Padre, del
Figlio e dello Spirito, che dimorano
dentro di noi. È qualcosa che di fatto
accade. Malgrado uno dica a sé stesso
che distingue perfettamente che cos’è
un idolo e chi è Dio, in pratica
andiamo togliendo spazio alla Trinità



per darlo al demonio, in una specie
di adorazione indiretta: quella di chi
lo nasconde, ma continuamente
ascolta i suoi discorsi e consuma i
suoi prodotti, in modo tale che alla
fine non resta nemmeno un angolino
per Dio. Perché Lui è così, Lui va
avanti lentamente. E poi un’altra
volta ho parlato dei demoni
“educati”, quelli che Gesù dice che
sono peggiori di quello che è stato
cacciato via. Ma sono “educati”,
suonano il campanello, entrano e
passo a passo prendono possesso
della casa. Dobbiamo stare attenti,
questi sono gli idoli nostri.

È che gli idoli hanno qualcosa – un
elemento – di personale. Quando non
li smascheriamo, quando non
lasciamo che Gesù ci faccia vedere
che in essi stiamo cercando
malamente noi stessi senza motivo e
che lasciamo uno spazio in cui il
Maligno si intromette. Dobbiamo
ricordare che il demonio esige che



noi facciamo la sua volontà e che lo
serviamo, ma non sempre chiede che
lo serviamo e lo adoriamo
continuamente, no, sa muoversi, è un
grande diplomatico. Ricevere
l’adorazione di quando in quando gli
basta per dimostrare che è il nostro
vero signore e che persino si sente
dio nella nostra vita e nel nostro
cuore.

Detto questo, Vorrei condividere con
voi, in questa Messa Crismale, tre
spazi di idolatria nascosta nei quali il
Maligno utilizza i suoi idoli per
depotenziarci della nostra vocazione
di pastori e, a poco a poco, separarci
dalla presenza benefica e amorosa di
Gesù, dello Spirito e del Padre.

Un primo spazio di idolatria nascosta
si apre dove c’è mondanità spirituale,
che è «una proposta di vita, è una
cultura, una cultura dell’effimero,
una cultura dell’apparenza, una
cultura del maquillage». [3] Il suo



criterio è il trionfalismo, un
trionfalismo senza Croce. E Gesù
prega affinché il Padre ci difenda da
questa cultura della mondanità.
Questa tentazione di una gloria senza
Croce va contro la persona del
Signore, va contro Gesù che si umilia
nell’Incarnazione e che, come segno
di contraddizione, è l’unica medicina
contro ogni idolo. Essere povero con
Cristo povero e “perché Cristo ha
scelto la povertà” è la logica
dell’Amore e non un’altra. Nel brano
evangelico di oggi vediamo come il
Signore si colloca nella sua umile
cappella e nel suo piccolo villaggio,
quello di tutta la vita, per fare lo
stesso Annuncio che farà alla fine
della storia, quando verrà nella sua
Gloria, circondato dagli angeli. E i
nostri occhi devono stare fissi su
Cristo, nel qui e ora della storia di
Gesù con me, come lo saranno allora.
La mondanità di andar cercando la
propria gloria ci ruba la presenza di
Gesù umile e umiliato, Signore vicino



a tutti, Cristo dolente con tutti quelli
che soffrono, adorato dal nostro
popolo che sa chi sono i suoi veri
amici. Un sacerdote mondano non è
altro che un pagano clericalizzato.
Un sacerdote mondano non è altro
che un pagano clericalizzato.

Un altro spazio di idolatria nascosta
mette le radici là dove si dà il
primato al pragmatismo dei numeri.
Coloro che hanno questo idolo
nascosto si riconoscono per il loro
amore alle statistiche, quelle che
possono cancellare ogni tratto
personale nella discussione e dare la
preminenza alla maggioranza, che,
in definitiva, diventa il criterio di
discernimento, è brutto. Questo non
può essere l’unico modo di procedere
né l’unico criterio nella Chiesa di
Cristo. Le persone non si possono
“numerare”, e Dio non dà lo Spirito
“con misura” (cfr Gv 3,34). In questo
fascino per i numeri, in realtà,
ricerchiamo noi stessi e ci



compiacciamo del controllo
assicuratoci da questa logica, che non
s’interessa dei volti e non è quella
dell’amore, ama i numeri. Una
caratteristica dei grandi santi è che
sanno tirarsi indietro così da lasciare
tutto lo spazio a Dio. Questo tirarsi
indietro, questo dimenticarsi di sé e
voler essere dimenticati da tutti gli
altri è la caratteristica dello Spirito, il
quale manca di immagine, lo Spirito
non ha immagine propria
semplicemente perché è tutto Amore
che fa brillare l’immagine del Figlio
e, in essa, quella del Padre. La
sostituzione della sua Persona, che
già di per sé ama “non apparire” -
perché non ha immagine -, è ciò a cui
mira l’idolo dei numeri, che fa sì che
tutto “appaia”, seppure in modo
astratto e contabilizzato, senza
incarnazione.

Un terzo spazio di idolatria nascosta,
apparentato al precedente, è quello
che si apre con il funzionalismo, un



ambito seducente in cui molti, “più
che per il percorso si entusiasmano
per la tabella di marcia”. La
mentalità funzionalista non tollera il
mistero, punta all’efficacia. A poco a
poco, questo idolo va sostituendo in
noi la presenza del Padre. Il primo
idolo sostituisce la presenza del
Figlio, il secondo idolo quella dello
Spirito, e questo la presenza del
Padre. Il nostro Padre è il Creatore,
ma non uno che solamente fa
“funzionare” le cose, ma Uno che
“crea” come Padre, con tenerezza,
facendosi carico delle sue creature e
operando affinché l’uomo sia più
libero. Il funzionalista non sa gioire
delle grazie che lo Spirito effonde sul
suo popolo, delle quali potrebbe
“nutrirsi” anche come lavoratore che
si guadagna il suo salario. Il
sacerdote con mentalità
funzionalista ha il proprio
nutrimento, che è il suo ego. Nel
funzionalismo lasciamo da parte
l’adorazione al Padre nelle piccole e



grandi cose della nostra vita e ci
compiacciamo dell’efficacia dei
nostri programmi. Come ha fatto
Davide quando, tentato da Satana, si
impuntò per realizzare il censimento
(cfr 1 Cr 21,1). Questi sono gli
innamorati del piano di rotta, del
piano del cammino, non del
cammino.

In questi due ultimi spazi di idolatria
nascosta (pragmatismo dei numeri e
funzionalismo) sostituiamo la
speranza, che è lo spazio
dell’incontro con Dio, con il riscontro
empirico. È un atteggiamento di
vanagloria da parte del pastore, un
atteggiamento che disintegra
l’unione del suo popolo con Dio e
plasma un nuovo idolo basato su
numeri e programmi: l’idolo «il mio
potere, il nostro potere», [4] il nostro
programma, i nostri numeri, i nostri
piani pastorali. Nascondere questi
idoli (con l’atteggiamento di Rachele)
e non saperli smascherare nella



propria vita quotidiana fa male alla
fedeltà della nostra alleanza
sacerdotale e intiepidisce la nostra
relazione personale con il Signore.
Ma cosa vuole questo Vescovo che
invece di parlare di Gesù ci parla
degli idoli oggi? Qualcuno può
pensare questo…

Cari fratelli, Gesù è l’unica via per
non sbagliarci nel sapere che cosa
sentiamo, a che cosa ci conduce il
nostro cuore…; Egli è l’unica via per
discernere bene confrontandoci con
Lui, ogni giorno, come se anche oggi
si fosse seduto nella nostra chiesa
parrocchiale e ci avesse detto che
oggi si è compiuto tutto quello che
abbiamo ascoltato. Gesù Cristo,
essendo segno di contraddizione –
che non sempre è qualcosa di
cruento o di duro, poiché la
misericordia è segno di
contraddizione e molto di più lo è la
tenerezza – Gesù Cristo, dico, fa sì
che questi idoli si rivelino, che si



veda la loro presenza, le loro radici e
il loro funzionamento, e così il
Signore li possa distruggere, questa è
la proposta: dare spazio perché il
Signore possa distruggere i nostri
idoli nascosti. E dobbiamo ricordarli,
stare attenti, perché non rinasca la
zizzania di questi idoli che abbiamo
saputo nascondere tra le pieghe del
nostro cuore.

E vorrei concludere chiedendo a San
Giuseppe, padre castissimo e senza
idoli nascosti, che ci liberi da ogni
brama di possesso, poiché questa, la
brama di possesso, è il terreno
fecondo in cui crescono questi idoli.
E che ci ottenga anche la grazia di
non arrenderci nell’arduo compito di
discernere questi idoli che, tanto
frequentemente, nascondiamo o si
nascondono. E chiediamo pure a San
Giuseppe che, là dove dubitiamo su
come fare meglio le cose, interceda
per noi affinché lo Spirito ci illumini
il giudizio, come illuminò il suo



quando era tentato di lasciare “in
segreto” ( lathra) Maria, in modo che,
con nobiltà di cuore, sappiamo
subordinare alla carità ciò che
abbiamo appreso per legge. [5]

Giovedì Santo: Santa Messa in
Coena Domini

Tutti i Giovedì Santo leggiamo questo
brano del Vangelo: è una cosa
semplice. Gesù, con i suoi amici, i
suoi discepoli è a cena, la cena della
Pasqua; Gesù che lava i piedi ai suoi
discepoli – cosa strana quella che ha
fatto: a quel tempo i piedi li lavavano
gli schiavi all’entrata della casa. E
poi, Gesù – con un gesto che anche
tocca il cuore – lava i piedi al
traditore, quello che lo vende. Così è
Gesù e ci insegna questo,
semplicemente: fra voi, dovete lavare
i piedi. È il simbolo: tra voi, dovete



servirvi; uno serve l’altro, senza
interessi. Che bello sarebbe se questo
fosse possibile farlo tutti i giorni e a
tutta la gente: ma sempre c’è
l’interesse, che è come una serpe che
entra. E noi ci scandalizziamo
quando diciamo: “Sono andato a
quell’ufficio pubblico, mi hanno fatto
pagare una mancia”. Questo fa male,
perché non è buono. E noi, tante
volte, nella vita cerchiamo il nostro
interesse, come se noi facessimo
pagare una mancia tra noi. È
importante invece fare tutto senza
interesse: uno serve l’altro, uno è
fratello dell’altro, uno fa crescere
l’altro, uno corregge l’altro, e così
bisogna fare andare avanti le cose.
Servire! E poi, il cuore di Gesù, che al
traditore dice: “Amico” e anche lo
aspetta, fino alla fine: perdona tutto.
Questo vorrei metterlo oggi nel cuore
di tutti noi, anche nel mio: Dio
perdona tutto e Dio perdona sempre!
Siamo noi che ci stanchiamo di
chiedere perdono. E ognuno di noi,



forse, ha qualche cosa lì al cuore, che
porta da tempo, che gli fa “ron-ron”,
qualche scheletrino nascosto
nell’armadio. Ma, chiedete perdono a
Gesù: Lui perdona tutto. Soltanto
vuole la fiducia nostra di chiedere
perdono. Tu lo puoi fare quando stai
da solo, quando stai con altri
compagni, quando stai con il
sacerdote. Questa è una bella
preghiera per il giorno di oggi: “Ma,
Signore, perdonami. Io cercherò di
servire gli altri, ma Tu servi me con il
Tuo perdono”. Lui ha pagato così con
il perdono. Questo è il pensiero che
vorrei lasciarvi. Servire, aiutarci l’un
l’altro ed essere sicuri che il Signore
perdona. E quanto perdona? Tutto! E
fino a dove? Sempre! Non si stanca di
perdonare: siamo noi che ci
stanchiamo di chiedere perdono.

E adesso, io cercherò di fare lo stesso
gesto che ha fatto Gesù: lavare i
piedi. Lo faccio di cuore perché noi
sacerdoti dovremmo essere i primi a



servire gli altri, non sfruttare gli altri.
Il clericalismo alle volte ci porta su
questa strada. Ma dobbiamo servire.
Questo è un segno, anche un segno di
amore per questi fratelli e sorelle e
per tutti voi, qui; un segno che vuol
dire: “Io non giudico nessuno. Io
cerco di servire tutti”. C’è Uno che
giudica, ma è un Giudice un po’
strano, il Signore: giudica e perdona.
Seguiamo questa cerimonia con la
voglia di servire e perdonarci.

[1] Perché il sacerdozio ministeriale è
al servizio del sacerdozio comune. Il
Signore ha scelto alcuni perché «in
nome di Cristo svolgessero per gli
uomini in forma ufficiale la funzione
sacerdotale» (Conc. Ecum. Vat. II,
Decr. Presbyterorum Ordinis, 2; cfr
Cost. dogm. Lumen gentium, 10). «I
ministri infatti che sono rivestiti di

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html#10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html#10


sacra potestà, servono i loro
fratelli» ( Lumen gentium, 18).

[2] Cfr Catechesi nell’Udienza
generale, 1 agosto 2018.

[3] Omelia nella Messa a S. Marta, 16
maggio 2020.

[4] J.M. Bergoglio, Meditaciones para
religiosos, Bilbao, Mensajero, 2014,
145.

[5] Cfr Lett. ap. Patris corde, 4, nota
18.

Veglia pasquale nella notte santa

Molti scrittori hanno evocato la
bellezza delle notti illuminate dalle
stelle. Invece le notti di guerra sono
solcate da scie luminose di morte. In
questa notte, fratelli e sorelle,
lasciamoci prendere per mano dalle

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html#18
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html#18
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


donne del Vangelo, per scoprire con
loro il sorgere della luce di Dio che
brilla nelle tenebre del mondo.
Quelle donne, mentre la notte si
diradava e le prime luci dell’alba
spuntavano senza clamori, si
recarono al sepolcro per ungere il
corpo di Gesù. E lì vivono
un’esperienza sconvolgente: prima
scoprono che la tomba è vuota;
quindi vedono due figure in vesti
sfolgoranti, le quali dicono loro che
Gesù è risorto; e subito corrono ad
annunciare la notizia agli altri
discepoli (cfr Lc 24,1-10). Vedono,
ascoltano, annunciano: con queste tre
azioni entriamo anche noi nella
Pasqua del Signore.

Le donne vedono. Il primo annuncio
della Risurrezione non è affidato a
una formula da capire, ma a un
segno da contemplare. In un
cimitero, presso una tomba, dove
tutto dovrebbe essere ordinato e
tranquillo, le donne «trovarono che



la pietra era stata rimossa dal
sepolcro e, entrate, non trovarono il
corpo del Signore Gesù» (vv. 2-3). La
Pasqua, dunque, inizia ribaltando i
nostri schemi. Giunge con il dono di
una speranza sorprendente. Ma non
è facile accoglierla. A volte –
dobbiamo ammetterlo – nel nostro
cuore questa speranza non trova
spazio. Come le donne del Vangelo,
anche in noi prevalgono domande e
dubbi, e la prima reazione di fronte
al segno imprevisto è la paura, «il
volto chinato a terra» (cfr vv. 4-5).

Troppo spesso guardiamo la vita e la
realtà con gli occhi rivolti verso il
basso; fissiamo soltanto l’oggi che
passa, siamo disillusi sul futuro, ci
chiudiamo nei nostri bisogni, ci
accomodiamo nel carcere dell’apatia,
mentre continuiamo a lamentarci e a
pensare che le cose non cambieranno
mai. E così restiamo immobili
davanti alla tomba della
rassegnazione e del fatalismo, e 



seppelliamo la gioia di vivere. Eppure
il Signore, in questa notte, vuole
donarci occhi diversi, accesi dalla
speranza che la paura, il dolore e la
morte non avranno l’ultima parola
su di noi. Grazie alla Pasqua di Gesù
possiamo fare il salto dal nulla alla
vita, «e la morte non potrà ormai più
defraudarci della nostra
esistenza» (K. Rahner, Cosa significa
la Pasqua, Brescia 2021, 28): essa è
stata tutta e per sempre abbracciata
dall’amore sconfinato di Dio. È vero,
può intimorirci e paralizzarci. Ma il
Signore è risorto! Alziamo lo
sguardo, togliamo il velo
dell’amarezza e della tristezza dai
nostri occhi, apriamoci alla speranza
di Dio!

In secondo luogo, le donne ascoltano.
Dopo che ebbero visto la tomba
vuota, due uomini in abito
sfolgorante dissero loro: «Perché
cercate tra i morti colui che è vivo?
Non è qui, è risorto» (vv. 5-6). Ci fa



bene ascoltare e ripetere queste
parole: non è qui! Ogni volta che
pretendiamo di aver compreso tutto
di Dio, di poterlo incasellare nei
nostri schemi, ripetiamo a noi stessi:
non è qui! Ogni volta che lo
cerchiamo solo nell’emozione, tante
volte passeggera, o nel momento del
bisogno, per poi accantonarlo e
dimenticarci di Lui nelle situazioni e
nelle scelte concrete di ogni giorno,
ripetiamo: non è qui! E quando
pensiamo di imprigionarlo nelle
nostre parole, nelle nostre formule,
nelle nostre abitudini, ma ci
dimentichiamo di cercarlo negli
angoli più oscuri della vita, dove c’è
chi piange, chi lotta, soffre e spera,
ripetiamo: non è qui!

Ascoltiamo anche noi la domanda
rivolta alle donne: “Perché cercate
tra i morti colui che è vivo?”. Non
possiamo fare Pasqua se
continuiamo a rimanere nella morte;
se restiamo prigionieri del passato; se



nella vita non abbiamo il coraggio di
lasciarci perdonare da Dio, che
perdona tutto, il coraggio di
cambiare, di rompere con le opere
del male, di deciderci per Gesù e per
il suo amore; se continuiamo a
ridurre la fede a un amuleto, facendo
di Dio un bel ricordo di tempi
passati, invece che incontrarlo oggi
come il Dio vivo che vuole
trasformare noi e il mondo. Un
cristianesimo che cerca il Signore tra
i relitti del passato e lo rinchiude nel
sepolcro dell’abitudine è un 
cristianesimo senza Pasqua. Ma il
Signore è risorto! Non attardiamoci
attorno ai sepolcri, ma andiamo a
riscoprire Lui, il Vivente! E non
abbiamo paura di cercarlo anche nel
volto dei fratelli, nella storia di chi
spera e di chi sogna, nel dolore di chi
piange e soffre: Dio è lì!

Infine, le donne annunciano. Che cosa
annunciano? La gioia della
Risurrezione. La Pasqua non accade



per consolare intimamente chi
piange la morte di Gesù, ma per
spalancare i cuori all’annuncio
straordinario della vittoria di Dio sul
male e sulla morte. La luce della
Risurrezione, perciò, non vuole
trattenere le donne nell’estasi di un
godimento personale, non tollera
atteggiamenti sedentari, ma genera
discepoli missionari che “tornano dal
sepolcro” (cfr v. 9) e portano a tutti il
Vangelo del Risorto. Ecco perché,
dopo aver visto e ascoltato, le donne
corrono ad annunciare la gioia della
Risurrezione ai discepoli. Sanno che
potrebbero essere prese per pazze,
tant’è che il Vangelo dice che le loro
parole parvero «come un
vaneggiamento» (v. 11), ma non sono
preoccupate della loro reputazione,
di difendere la loro immagine; non
misurano i sentimenti, non calcolano
le parole. Soltanto avevano il fuoco
nel cuore per portare la notizia,
l’annuncio: “Il Signore è risorto!”.



E com’è bella una Chiesa che corre in
questo modo per le strade del
mondo! Senza paure, senza tatticismi
e opportunismi; solo col desiderio di
portare a tutti la gioia del Vangelo. A
questo siamo chiamati: a fare
esperienza del Risorto e condividerla
con gli altri; a rotolare quella pietra
dal sepolcro, in cui spesso abbiamo
sigillato il Signore, per diffondere la
sua gioia nel mondo. Facciamo
risuscitare Gesù, il Vivente, dai
sepolcri in cui lo abbiamo rinchiuso;
liberiamolo dalle formalità in cui
spesso lo abbiamo imprigionato;
risvegliamoci dal sonno del quieto
vivere in cui a volte lo abbiamo
adagiato, perché non disturbi e non
scomodi più. Portiamolo nella vita di
tutti i giorni: con gesti di pace in
questo tempo segnato dagli orrori
della guerra; con opere di
riconciliazione nelle relazioni
spezzate e di compassione verso chi è
nel bisogno; con azioni di giustizia in
mezzo alle disuguaglianze e di verità



in mezzo alle menzogne. E,
soprattutto, con opere di amore e di
fraternità.

Fratelli e sorelle, la nostra speranza
si chiama Gesù. Egli è entrato dentro
il sepolcro del nostro peccato, è
arrivato nel punto più lontano in cui
ci eravamo perduti, ha percorso i
grovigli delle nostre paure, ha
portato il peso delle nostre
oppressioni e, dagli abissi più oscuri
della nostra morte, ci ha risvegliati
alla vita e ha trasformato il nostro
lutto in danza. Facciamo Pasqua con
Cristo! Egli è vivo e ancora oggi
passa, trasforma, libera. Con Lui il
male non ha più potere, il fallimento
non può impedirci di ricominciare, la
morte diventa passaggio per l’inizio
di una vita nuova. Perché con Gesù, il
Risorto, nessuna notte è infinita; e
anche nel buio più fitto, in quel buio
brilla la stella del mattino.



In questo buio che voi vivete, Signor
Sindaco, Signore Parlamentari e
Signori Parlamentari, il buio oscuro
della guerra, della crudeltà, tutti noi
preghiamo, preghiamo con voi e per
voi, questa notte. Preghiamo per
tante sofferenze. Noi possiamo darvi
soltanto la nostra compagnia, la
nostra preghiera e dirvi: “Coraggio!
Vi accompagniamo!”. E anche dirvi la
cosa più grande che oggi si celebra: 
Christòs voskrés! [Cristo è risorto!]

Messaggio Urbi et Orbi

Cari fratelli e sorelle, buona Pasqua!

Gesù, il Crocifisso, è risorto! Viene in
mezzo a coloro che lo piangono,
rinchiusi in casa, pieni di paura e di
angoscia. Viene a loro e dice: «Pace a
voi!» (Gv 20,19). Mostra le piaghe
nelle mani e nei piedi, la ferita nel
costato: non è un fantasma, è proprio



Lui, lo stesso Gesù che è morto sulla
croce ed è stato nel sepolcro. Davanti
agli sguardi increduli dei discepoli
Egli ripete: «Pace a voi!» (v. 21).

Anche i nostri sguardi sono increduli,
in questa Pasqua di guerra. Troppo
sangue abbiamo visto, troppa
violenza. Anche i nostri cuori si sono
riempiti di paura e di angoscia,
mentre tanti nostri fratelli e sorelle si
sono dovuti chiudere dentro per
difendersi dalle bombe. Facciamo
fatica a credere che Gesù sia
veramente risorto, che abbia
veramente vinto la morte. Che sia
forse un’illusione? Un frutto della
nostra immaginazione?

No, non è un’illusione! Oggi più che
mai risuona l’annuncio pasquale
tanto caro all’Oriente cristiano:
«Cristo è risorto! È veramente
risorto!» Oggi più che mai abbiamo
bisogno di Lui, al termine di una
Quaresima che sembra non voler



finire. Abbiamo alle spalle due anni
di pandemia, che hanno lasciato
segni pesanti. Era il momento di
uscire insieme dal tunnel, mano
nella mano, mettendo insieme le
forze e le risorse... E invece stiamo
dimostrando che in noi non c’è
ancora lo spirito di Gesù, c’è ancora
lo spirito di Caino, che guarda Abele
non come un fratello, ma come un
rivale, e pensa a come eliminarlo.
Abbiamo bisogno del Crocifisso
Risorto per credere nella vittoria
dell’amore, per sperare nella
riconciliazione. Oggi più che mai
abbiamo bisogno di Lui, che venga in
mezzo a noi e ci dica ancora: «Pace a
voi!».

Solo Lui può farlo. Solo Lui ha il
diritto oggi di annunciarci la pace.
Solo Gesù, perché porta le piaghe, le
nostre piaghe. Quelle sue piaghe
sono nostre due volte: nostre perché
procurate a Lui da noi, dai nostri
peccati, dalla nostra durezza di



cuore, dall’odio fratricida; e nostre
perché Lui le porta per noi, non le ha
cancellate dal suo Corpo glorioso, ha
voluto tenerle in sé per sempre. Sono
un sigillo incancellabile del suo
amore per noi, un’intercessione
perenne perché il Padre celeste le
veda e abbia misericordia di noi e del
mondo intero. Le piaghe nel Corpo di
Gesù risorto sono il segno della lotta
che Lui ha combattuto e vinto per
noi, con le armi dell’amore, perché
noi possiamo avere pace, essere in
pace, vivere in pace.

Guardando quelle piaghe gloriose, i
nostri occhi increduli si aprono, i
nostri cuori induriti si schiudono e
lasciano entrare l’annuncio
pasquale: «Pace a voi!».

Fratelli e sorelle, lasciamo entrare la
pace di Cristo nelle nostre vite, nelle
nostre case, nei nostri Paesi!

Sia pace per la martoriata Ucraina,
così duramente provata dalla



violenza e dalla distruzione della
guerra crudele e insensata in cui è
stata trascinata. Su questa terribile
notte di sofferenza e di morte sorga
presto una nuova alba di speranza!
Si scelga la pace. Si smetta di
mostrare i muscoli mentre la gente
soffre. Per favore, per favore: non
abituiamoci alla guerra,
impegniamoci tutti a chiedere a gran
voce la pace, dai balconi e per le
strade! Pace! Chi ha la responsabilità
delle Nazioni ascolti il grido di pace
della gente. Ascolti quella
inquietante domanda posta dagli
scienziati quasi settant’anni fa:
«Metteremo fine al genere umano, o
l’umanità saprà rinunciare alla
guerra?» (Manifesto Russell-Einstein,
9 luglio 1955).

Porto nel cuore tutte le numerose
vittime ucraine, i milioni di rifugiati
e di sfollati interni, le famiglie divise,
gli anziani rimasti soli, le vite
spezzate e le città rase al suolo. Ho



negli occhi lo sguardo dei bambini
rimasti orfani e che fuggono dalla
guerra. Guardandoli non possiamo
non avvertire il loro grido di dolore,
insieme a quello dei tanti altri
bambini che soffrono in tutto il
mondo: quelli che muoiono di fame o
per assenze di cure, quelli che sono
vittime di abusi e violenze e quelli a
cui è stato negato il diritto di nascere.

Nel dolore della guerra non mancano
anche segni incoraggianti, come le
porte aperte di tante famiglie e
comunità che in tutta Europa
accolgono migranti e rifugiati. Questi
numerosi atti di carità diventino una
benedizione per le nostre società,
talvolta degradate da tanto egoismo e
individualismo, e contribuiscano a
renderle accoglienti per tutti.

Il conflitto in Europa ci renda più
solleciti anche davanti ad altre
situazioni di tensione, sofferenza e
dolore, che interessano troppe



regioni del mondo e non possiamo né
vogliamo dimenticare.

Sia pace per il Medio Oriente,
lacerato da anni di divisioni e
conflitti. In questo giorno glorioso
domandiamo pace per Gerusalemme
e pace per coloro che la amano (cfr 
Sal 121 [122]), cristiani, ebrei,
musulmani. Possano israeliani,
palestinesi e tutti gli abitanti della
Città Santa, insieme con i pellegrini,
sperimentare la bellezza della pace,
vivere in fraternità e accedere con
libertà ai Luoghi Santi nel rispetto
reciproco dei diritti di ciascuno.

Sia pace e riconciliazione per i popoli
del Libano, della Siria e dell’Iraq, e in
particolare per tutte le comunità
cristiane che vivono in Medio
Oriente.

Sia pace anche per la Libia, perché
trovi stabilità dopo anni di tensioni, e
per lo Yemen, che soffre per un
conflitto da tutti dimenticato con



continue vittime: la tregua siglata nei
giorni scorsi possa restituire
speranza alla popolazione.

Al Signore risorto chiediamo il dono
della riconciliazione per il Myanmar,
dove perdura un drammatico
scenario di odio e di violenza, e per
l’Afghanistan, dove non si allentano
le pericolose tensioni sociali e dove
una drammatica crisi umanitaria sta
martoriando la popolazione.

Sia pace per tutto il continente
africano, affinché cessino lo
sfruttamento di cui è vittima e
l’emorragia portata dagli attacchi
terroristici – in particolare nella zona
del Sahel – e incontri sostegno
concreto nella fraternità dei popoli.
Ritrovi l’Etiopia, afflitta da una grave
crisi umanitaria, la via del dialogo e
della riconciliazione, e cessino le
violenze nella Repubblica
Democratica del Congo. Non manchi
la preghiera e la solidarietà per le



popolazioni del Sudafrica orientale,
colpite da devastanti alluvioni.

Cristo risorto accompagni e assista le
popolazioni dell’America Latina, che
in alcuni casi hanno visto peggiorare,
in questi tempi difficili di pandemia,
le loro condizioni sociali, esacerbate
anche da casi di criminalità,
violenza, corruzione e narcotraffico.

Al Signore Risorto domandiamo di
accompagnare il cammino di
riconciliazione che la Chiesa
Cattolica canadese sta percorrendo
con i popoli autoctoni. Lo Spirito di
Cristo Risorto sani le ferite del
passato e disponga i cuori alla ricerca
della verità e della fraternità.

Cari fratelli e sorelle, ogni guerra
porta con sé strascichi che
coinvolgono tutta l’umanità: dai lutti
al dramma dei profughi, alla crisi
economica e alimentare di cui si
vedono già le avvisaglie. Davanti ai
segni perduranti della guerra, come



alle tante e dolorose sconfitte della
vita, Cristo, vincitore del peccato,
della paura e della morte, esorta a
non arrendersi al male e alla
violenza. Fratelli e sorelle, lasciamoci
vincere dalla pace di Cristo! La pace
è possibile, la pace è doverosa, la
pace è primaria responsabilità di
tutti!

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Foto: Vatican News

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-settimana-
santa-2022-con-papa-francesco/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-settimana-santa-2022-con-papa-francesco/
https://opusdei.org/it/article/la-settimana-santa-2022-con-papa-francesco/
https://opusdei.org/it/article/la-settimana-santa-2022-con-papa-francesco/

	La Settimana Santa 2022 con papa Francesco

