
opusdei.org

San Josemaría e la
Santa Messa

In questo articolo viene
approfondita l'importanza della
Santa Messa nella vita di san
Josemaría.

12/12/2012

«Vi ho sempre insegnato, figlie e figli
amatissimi, che la radice e il centro
della vostra vita spirituale è il Santo
Sacrificio dell’Altare» [1]. Molte volte,
a parole o per iscritto, san Josemaría
Escrivá ha insegnato che l’Eucaristia
è il centro e la radice della vita del
cristiano.



Era solito trattare questo tema nella
sua predicazione soprattutto quando
esponeva la dottrina cattolica sul
Sacrificio Eucaristico e quando
presentava la vocazione cristiana
come unvivere in Cristo, con anima
sacerdotale. «Se il Figlio di Dio —
scriveva nel 1940 — si è fatto uomo
ed è morto in Croce, è stato perché
fossimo una sola cosa con Lui e con il
Padre (cfr. Gv 17, 22). Tutti, pertanto,
siamo chiamati a far parte di questa
divina unità. Con anima sacerdotale,
facendo della Santa Messa il centro
della nostra vita interiore, cerchiamo
di stare con Gesù tra Dio e gli
uomini»[2].

Esortava tutti a comportarsi in modo
consapevole della centralità
dell’Eucaristia nella vita della Chiesa
e di ogni cristiano, unendo ogni
giorno la propria esistenza al
Sacrificio Eucaristico: «Lotta per far
sì che il Santo Sacrificio dell’Altare
sia il centro e la radice della tua vita



interiore, in modo che tutta la
giornata si trasformi in un atto di
culto — prolungamento della Messa
che hai ascoltato e preparazione alla
successiva —, che trabocca in
giaculatorie, nelle visite al
Santissimo, nell’offerta del tuo lavoro
professionale e della tua vita
famigliare...» [3].

E accompagnava la predicazione con
l’esempio. In questo senso, afferma
Mons. Álvaro del Portillo: «Per
quarant’anni, giorno dopo giorno,
sono stato testimone del suo impegno
per trasformare ogni giornata in
olocausto, in un prolungamento del
Sacrificio dell’Altare. La Santa Messa
era il centro della sua eroica
dedicazione al lavoro e la radice che
vivificava la sua lotta interiore, la
sua vita di orazione e di penitenza.
Grazie a questa unione con il
Sacrificio di Cristo, la sua attività
pastorale acquistò un
impressionante valore santificatore:



veramente, in ciascuna delle sue
giornate, tutto era operatio Dei, Opus
Dei, un autentico cammino di
orazione, di intimità con Dio, di
identificazione con Cristo nella sua
donazione totale per la salvezza del
mondo» [4].

Nel presente studio mi propongo di
considerare dapprima il fondamento
dogmatico e il contenuto teologico
dell’espressione la Santa Messa è il
centro e la radice della vita del
cristiano, tanto spesso usata da san
Josemaría Escrivá; e poi cercherò di
dimostrare, utilizzando sempre i suoi
insegnamenti, ciò che tale
espressione implica nell’esistenza
quotidiana del cristiano.

1. L’Eucaristia perpetua nel tempo
della Chiesa il flusso dell’amore
trinitario per gli uomini.

Chi si avvicina ai testi di san
Josemaría subito constata il profondo
senso di filiazione divina che vi si



riflette e la prospettiva trinitaria
presente in tutti i suoi scritti [5]. Per
ciò che riguarda l’Eucaristia,
nell’omelia L’Eucaristia, Mistero di
fede e di amore, pronunziata il
Giovedì Santo del 1960, ci introduce
alla considerazione del Mistero
Eucaristico, con questi termini:

«Il Dio della nostra fede non è un
essere lontano, che contempla
impassibile la sorte degli uomini: le
loro fatiche, le loro lotte, le loro
angosce. È un Padre che ama i suoi
figli fino al punto di inviare il Verbo,
Seconda Persona della Santissima
Trinità, affinché si incarni, muoia per
noi e ci redima. È lo stesso Padre
affettuoso che adesso ci attrae
dolcemente a sé con l’azione dello
Spirito Santo che abita nei nostri
cuori.

«La gioia del Giovedì Santo procede
da questo: dal comprendere che il
Creatore si è prodigato nell’amore



per le sue creature. Nostro Signore
Gesù Cristo, come se non bastassero
tutte le altre prove della sua
misericordia, istituisce l’Eucaristia
perché possiamo averlo sempre
vicino dal momento che Egli — per
quanto ci è dato di capire — pur non
abbisognando di nulla, mosso dal suo
amore, non vuole fare a meno di noi.

La Trinità si è innamorata dell’uomo
elevato all’ordine della grazia e
fattoa sua immagine e somiglianza
(Gn 1, 26); lo ha redento dal peccato
— dal peccato di Adamo, che ricadde
su tutta la sua discendenza e dai
peccati personali di ciascuno — e
desidera ardentemente dimorare
nella nostra anima... Questo flusso
trinitario di amore per gli uomini, si
perpetua in maniera sublime
nell’Eucaristia»[6].

La presenza e l’azione della Trinità
nel Sacrificio Eucaristico
costituiscono il nucleo centrale delle



sue riflessioni. «La Santa Messa... è il
dono che la Trinità fa di se stessa alla
Chiesa. Si comprende allora come la
Messa sia il centro e la radice della
vita spirituale del cristiano»[7]. Per
san Josemaría la centralità
dell’Eucaristia e il suo valore
originario nella vita cristiana si basa,
dunque, in ciò che contiene e di cui ci
fa partecipi.

L’Eucaristia ci manifesta l’amore del
Padre che nel suo piano salvifico ha
inviato il proprio Figlio unigenito al
mondo per redimerci e darci la vita
eterna (cfr. Gv 3, 16-17). Ci mostra e
ci offre l’amore del Figlio, il Pane
sceso dal Cielo che, obbediente alla
volontà del Padre, ha dato la sua vita
per noi (cfr. Gv 6, 32-38; Mt 26, 28). Ci
rivela e ci comunica l’amore dello
Spirito Santo, per opera del quale il
Verbo si è fatto carne (cfr. Mt 1, 20;
Lc 1, 35), e continua a farsi presente
tra di noi in ogni celebrazione
dell’Eucaristia, offrendoci la sua



carne vivificata dallo Spirito (cfr. Gn
6, 51-57; 63).

«Tutta la Trinità è presente nel
Sacrificio dell’Altare. Per volontà del
Padre, con la cooperazione dello
Spirito Santo, il Figlio si offre in
oblazione redentrice»[8]. Ogni volta
che la Chiesa celebra l’Eucaristia,
Cristo si fa presente nei segni
sacramentali del pane e del vino,
nell’atto di offrire la propria vita al
Padre per liberare l’umanità intera
dalla schiavitù del peccato. In Cristo
e con Cristo si fa presente la sua
azione salvifica, il Sacrificio della
nostra redenzione nella pienezza del
Mistero Pasquale, cioè della sua
Passione, Morte e Risurrezione.

Non si tratta di una presenza statica,
puramente passiva, del Signore, dato
che si rende presente nel dinamismo
salvifico della sua Morte e
Resurrezione gloriosa; si rende
presente come persona che viene



incontro a noi per redimerci, per
manifestarci il suo amore, per darci
la sua stessa vita con il Pane della
vita eterna e il Calice dell’eterna
salvezza, per unirci a Sé e per potere
in Lui — in Cristo e sotto l’azione
dello Spirito Santo — restituire al
Padre, in rendimento di grazie, tutto
ciò che proviene dal Padre.

«L’amore della Trinità per gli uomini
fa sì che dalla presenza di Cristo
nell’Eucaristia derivino tutte le
grazie per la Chiesa e per l’umanità» 
[9]. Da questo flusso trinitario
d’amore che ci offre il Santissimo
Sacramento, proviene la forza che
permette ai cristiani di vivere in
Cristo, animati da un solo Spirito,
come figli dell’unico Padre, amando
sino al dono totale di se stessi,
pienamente impegnati
nell’edificazione della Chiesa e nella
trasformazione del mondo secondo il
progetto divino.



L’Eucaristia non è perciò solo un
mistero da contemplare alla luce
della fede, ma molto di più; in questo
sacramento, infatti, Gesù Cristo ci
invita ad accogliere la salvezza che ci
offre, a ricevere i doni sacrificali del
suo Corpo e del suo Sangue come
cibo di vita eterna, permettendoci di
entrare in comunione con Lui, con la
sua Persona e il suo Sacrificio e in
comunione con tutti i membri del
suo Corpo Mistico, la Chiesa.

Nelle pagine seguenti si considererà
questa presenza del Sacrificio
Redentore nell’Eucaristia e in che
cosa consiste la nostra
partecipazione ad esso. In primo
luogo ricorderemo, in modo
sintetico, la dottrina elaborata dalla
tradizione teologico-dogmatica e dal
Magistero recente; si esporrà poi
l’insegnamento che, in questo
contesto storico-teologico, ci offre san
Josemaría sulla partecipazione del
cristiano al Sacrificio Eucaristico.



2. L’Eucaristia, Sacrificio di Cristo
e della Chiesa: via di accesso al
Padre, nel Figlio, per lo Spirito
Santo

2. 1. La dottrina formulata dalla
tradizione teologica e dal Magistero
contemporaneo

«Il nostro Salvatore, nell’ultima Cena,
la notte in cui fu tradito, istituì il
Sacrificio Eucaristico del suo corpo e
del suo sangue per perpetuare nei
secoli, sino al suo ritorno, il Sacrificio
della Croce e affidare così alla sua
amata sposa, la Chiesa, il memoriale
della sua Morte e Risurrezione:
sacramento di pietà, segno di unità,
vincolo di amore, banchetto pasquale
in cui si riceve Cristo, l’anima si
riempie di grazia e ci si dà un pegno
della gloria futura»[10].

Questo testo del Concilio Vaticano II
ci offre una sintesi dei diversi aspetti
del Mistero Eucaristico: l’Eucaristia è
insiemesacrificio (in relazione



all’identità sacramentale col
Sacrificio della Croce), memoriale
della Morte e Risurrezione del
Signore, sacramento della sua
presenza personale, banchetto
pasquale (della nuova Pasqua della
Chiesa peregrinante), segno e causa
dell’unità della Chiesa, pegno della
pienezza escatologica. Troviamo qui
chiaramente indicato il contenuto
essenziale dell’Eucaristia e il fine che
ha spinto il Signore ad istituirlo: 
perpetuare nei secoli, fino al suo
ritorno, il Sacrificio della Croce e
affidare così alla sua Sposa amata, la
Chiesa, il memoriale della sua Morte e
della sua Risurrezione.

2.1.1. L’Eucaristia, presenza
sacramentale del Sacrificio redentore
di Gesù Cristo

L’Eucaristia è sacrificio in senso
“nuovo” rispetto ai sacrifici delle
religioni naturali e ai sacrifici rituali
dell’Antico Testamento: è sacrificio in



quanto il sacramento-memoriale
istituito da Cristo nell’ultima Cena
rende presente, nell’oggi della
celebrazione liturgica della Chiesa,
l’unico sacrificio della nostra
redenzione [11]. Vale a dire: è
sacrificio in relazione diretta — di
identità sacramentale, come abbiamo
detto — col Sacrificio unico, perfetto
e definitivo della Croce.

Questa relazione è stata istituita da
Cristo nell’ultima Cena, quando
consegnò agli Apostoli, sotto le specie
del pane e del vino, il suo corpo
offerto in sacrificio e il suo sangue
sparso in remissione dei peccati,
anticipando nel rito memoriale ciò
che avvenne storicamente, poco
tempo dopo, sul Golgota. Da allora la
Chiesa, sotto la guida e la virtù dello
Spirito Santo, non cessa di compiere
il comando dato da Cristo ai suoi
discepoli: «fate questo in memoria di
me» (Lc 22, 19; 1 Cor 11, 24-25). In
questo modo annunzia — fa presente



con la parola e con il sacramento —
«la Morte del Signore [il suo
Sacrificio: cfr. Ef 5, 2; Eb 9, 26], finché
Egli venga» (1 Cor 11, 26).

Questo annunzio, questa
proclamazione sacramentale del
Mistero Pasquale del Signore, è di
particolare efficacia perché non solo
si rappresenta in signo o in figura, il
Sacrificio redentore di Cristo, ma si
rende veramente presente la sua
persona e l’evento salvifico
commemorato. Il Catechismo della
Chiesa Cattolica si esprime così:
“L’Eucaristia è il memoriale della
Pasqua di Cristo, l’attualizzazione e
l’offerta sacramentale del suo unico
Sacrificio, nella liturgia della Chiesa
che è il suo Corpo” [12].

Il fondamento di questa perenne
attualità del Sacrificio redentore del
Signore sta nella stessa Persona di
Cristo — il Figlio incarnato e
glorificato dal Padre — e



nell’efficacia dei sacramenti affidati
alla sua Chiesa: «Durante la sua vita
terrena, Gesù annunziava con il suo
insegnamento e anticipava con le sue
azioni il suo Mistero Pasquale.
Venuta la sua ora (cfr. Gv 13, 1; 17, 1),
egli vive l’unico avvenimento della
storia che non passa: Gesù muore, è
sepolto, risuscita dai morti e siede
alla destra del Padre “una volta per
tutte” (Rm 6, 10; Eb 7, 27; 9, 12). È un
evento reale, accaduto nella nostra
storia, ma è assolutamente unico:
tutti gli altri eventi della storia
accadono una volta, poi passano,
inghiottiti nel passato.

Il Mistero Pasquale di Cristo, invece,
non può rimanere soltanto nel
passato, dal momento che con la sua
Morte egli ha distrutto la morte e
tutto ciò che Cristo è, tutto ciò che ha
compiuto e sofferto per tutti gli
uomini, partecipa dell’eternità divina
e perciò abbraccia tutti i tempi e in
essi è reso presente. L’evento della



Croce e della Risurrezione rimane e
attira tutto verso la Vita»[13].

Tutto ciò si può spiegare
considerando il Mistero di Gesù
Cristo, l’Uomo-Dio, i cui atti redentori
compiuti nella storia sono veramente
atti del Figlio di Dio Padre. Egli,
seconda Persona della Santissima
Trinità, ha compiuto il Sacrificio
della nostra Redenzione nella sua
natura umana con la forza del suo
essere divino [14], dando a tale
evento una radice e una dimensione
eterna. Pertanto, il suo atto di offerta
sacrificale, compiuto in un momento
specifico della storia, non è rimasto
limitato o circoscritto a quel
momento storico, ma ha raggiunto
l’eternità divina [15]. È
perennemente attuale nell’ «oggi
eterno» del suo essere divino e della
sua eterna visione e amore beatifici,
senza interruzione né ripetizione; è
inseparabilmente unito alla Persona
del Figlio di Dio fatto uomo. Per



questo, quando si parla di una
oblazione del Signore nella Messa,
questa non deve intendersi come un 
nuovo atto oblativo di Cristo, ma
come la perennità dell’azione
sacrificale compiuta «una volta per
sempre» (cfr. Eb 7, 25-27) [16].

Quando la Chiesa celebra l’Eucaristia
si attualizza sacramentalmente il
Sacrificio redentore della Croce nella
pienezza del Mistero Pasquale di
Gesù Cristo; si ripresenta in modo
misterioso ma reale, la Persona di
Cristo, dell’unico Cristo esistente,
risuscitato e glorioso. Pertanto si
rende presente la stessa Vittima del
Golgota, ora gloriosa; lo stesso
Sacerdote, Gesù Cristo; lo stesso atto
di offerta sacrificale (l’offerta
primordiale della Croce)
inseparabilmente unito alla presenza
sacramentale di Cristo; offerta
sempre attuale in Cristo risuscitato e
glorioso. Cambia solo la
manifestazione esterna di questa



donazione: nel Calvario, mediante la
Passione e la Morte di Croce; nella
Messa, attraverso il segno
memoriale: la doppia consacrazione
del pane e del vino nel contesto della
Preghiera Eucaristica (immagine
sacramentale dell’immolazione della
Croce) [17].

Per volere dello stesso Cristo questo
atto salvifico eterno è rimasto
vincolato alla storia e si rende
presente nel tempo e nello spazio
dove si celebra il memoriale da lui
istituito nell’ultima Cena. Il 
Catechismo della Chiesa Cattolica
afferma: «Quando la Chiesa celebra
l’Eucaristia, fa memoria della Pasqua
di Cristo e questa diviene presente: il
Sacrificio che Cristo ha offerto una
volta per tutte sulla Croce rimane
sempre attuale (cfr. Eb 7, 25-27)» 
[18].

Abbiamo fin qui trattato
dell’Eucaristia come presenza del



Sacrificio redentore di Cristo nella
pienezza del suo Mistero Pasquale.
Ma possiamo dire che l’Eucaristia è
anche Sacrificio della Chiesa?

2.1.2. L’Eucaristia, Sacrificio di Cristo
e della Chiesa

L’Eucaristia è il Sacrificio della
Chiesa non solo perché ad essa fu
consegnato il memoriale
sacramentale del Sacrificio redentore
di Cristo, ma anche perché ogni volta
che si celebra il Mistero Eucaristico,
essa partecipa al Sacrificio del suo
Signore, entrando in comunione con
Lui — con la sua offerta sacrificale al
Padre — e con i beni della
Redenzione che Egli ci ha ottenuto.
Tutta la Chiesa offre ed è offerta in
Cristo al Padre per lo Spirito Santo.
Così afferma la tradizione viva della
Chiesa tanto nei testi liturgici quanto
negli insegnamenti dei Padri e del
Magistero. Il fondamento di questa
dottrina sta nel principio di unione e



cooperazione tra Cristo e i membri
del suo Corpo, chiaramente esposto
dal Concilio Vaticano II: «In questa
opera così grande, per la quale Dio è
perfettamente glorificato e gli uomini
santificati, Cristo associa sempre a Sé
la sua amatissima Sposa, la
Chiesa»[19].

La Chiesa offre con Cristo

La partecipazione della Chiesa — il
Popolo sacerdotale gerarchicamente
strutturato — all’offerta del Sacrificio
Eucaristico, è fondata sul comando di
Gesù: «fate questo in memoria di
me», e si riflette nella formula
liturgica «memores... offerimus...
gratias agentes» frequentemente
utilizzata nelle Preghiere
Eucaristiche della Chiesa Antica [20],
e ancora presente nelle attuali
Preghiere Eucaristiche[21].

Come testimoniano i testi della
liturgia eucaristica, i fedeli non sono



semplici spettatori di un atto di culto
compiuto dal sacerdote celebrante.

Tutti i presenti possono e devono
partecipare all’offerta del Sacrificio
Eucaristico, perché in virtù del
Battesimo sono stati incorporati a
Cristo e fanno parte della «stirpe
eletta, del regale sacerdozio, della
nazione santa, del Popolo che Dio si è
acquistato» ( 1Pt 2, 9); cioè del nuovo
Popolo di Dio in Cristo, che Egli
stesso continua a riunire intorno a Sé
perché da un confine all’altro della
terra offra a suo nome un sacrificio
perfetto (cfr. Mal 1, 10-11). Offrono
non solo il culto spirituale del
sacrificio delle loro azioni e della
loro vita, ma anche — in Cristo e con
Cristo — la Vittima pura, santa e
immacolata. L’esercizio del
sacerdozio comune dei fedeli
nell’Eucaristia comporta tutto
questo.



Su quest’ultimo punto conviene
ricordare che questa offerta si
compie per mezzo del sacerdote
celebrante nel momento stesso della
Consacrazione, quando,
impersonando Cristo, rende presente
il suo Corpo e il suo Sangue e l’atto di
offerta sacrificale del Signore e, in
Lui e con Lui, di tutta la Chiesa,
rappresentata visibilmente
dall’assemblea dei fedeli [22]. Infine,
per quel che riguarda il senso delle
preghiere dell’anamnesis, in cui si
sottolinea il “servizio sacerdotale”
realizzato dalla Chiesa (o la sua
azione oblativa), occorre precisare
che non si deve intendere che la
Chiesa vuole offrire — da sola o
assieme a Cristo glorificato — un
nuovo sacrificio, diverso o
giustapposto a quello della Croce del
Signore.

La formula memores... offerimus...
gratias agentes, non è altro che la
spiegazione, mediante un testo



liturgico, della volontà della Chiesa,
Corpo mistico di Cristo, di offrire e di
offrirsi col suo Capo (non pretende di
sostituire il Signore nell’offerta del
suo Sacrificio o di agire come
mediatrice tra Cristo e il Padre). Il
soggetto del mistero del culto,
parlando in assoluto, è Cristo. Ma
assieme a Cristo interviene sempre la
Chiesa, non perché sia capace da sé
di partecipare all’opera salvifica, ma
in quanto è Corpo e Sposa del suo
Signore[23].

L’azione della Chiesa da un lato è
ricettiva (da Cristo riceve la salvezza
e la vita stessa del suo Signore,
quando nella rappresentazione
sacramentale dei suoi atti salvifici la
fa accedere al suo mistero). Ma a
questa passività nella ricezione si
unisce il suo ruolo attivo nella
collaborazione, cosa possibile perché,
grazie al Battesimo, i fedeli sono
incorporati a Cristo e resi capaci di
cooperare con Lui. Questa



collaborazione della Chiesa tocca
l’apice nella partecipazione al
Sacrificio del suo Signore.

Quando la Chiesa (gerarchicamente
ordinata, il sacerdote celebrante e gli
altri fedeli) offre esternamente il
Sacrificio Eucaristico e si unisce
interiormente all’atto sacrificale
della Croce, il Sacrificio di Cristo si
trasforma in Sacrificio della Chiesa.
«È lo stesso Sacrificio della Croce; è
diverso il modo di offrirlo, come dice
il Concilio di Trento: sola offerendi
ratione diversa. Questo Sacrificio [la
Santa Messa] è pertanto il vero
Sacrificio della Chiesa, perché la
Chiesa compie ora per sua iniziativa
il Sacrificio che il Signore le ha
trasmesso. In qualità di Corpo e
Sposa, cioè grazie al suo atto di
offerta libero e spontaneo, anche se
compiuto per il comando e il potere
del Capo e dello Sposo, fa proprio
l’atto sacrificale del suo Capo. In
questo modo il Sacrificio di Cristo,



senza che gli si aggiunga niente, si
trasforma totalmente in Sacrificio
della Chiesa; così si trasforma in
qualcosa di nuovo e diverso, senza
che gli si aggiunga niente di speciale,
né abbia necessità di essere
completato» [24].

La Chiesa, nel suo rendimento di
grazie, presenta al Padre ciò che da
Lui ha ricevuto, chiedendogli
l’applicazione dei beni salvifici della
Croce e la grazia di formare in Cristo
un solo corpo e un solo spirito. In
definitiva tra l’offerta della Chiesa e
quella di Cristo non c’è
giustapposizione ma identificazione.
I fedeli non offrono un sacrificio
diverso da quello di Cristo ma,
unendosi a Lui, rendono possibile
che l’oblazione della Chiesa si
incorpori alla sua «in modo tale che
l’offerta della Chiesa diventa la stessa
offerta di Cristo» [25]. Ed è Lui, Gesù
Cristo, che offre il sacrificio dei fedeli
incorporato al proprio [26]. La



relazione tra questi due aspetti «non
può caratterizzarsi come
giustapposizione o successione, ma
come presenza dell’uno
nell’altro»[27].

La Chiesa è offerta con Cristo

La Chiesa, in unione con Cristo, non
solo offre il Sacrificio eucaristico, ma
è anche offerta in Lui, perché come
Corpo e Sposa è inseparabilmente
unita al suo Capo e al suo Sposo.

L’insegnamento dei Padri a questo
riguardo è molto chiaro. Per S.
Cipriano la Chiesa offerta (l’oblazione
invisibile dei fedeli) è simbolizzata
nell’offerta liturgica dei doni del
pane e del vino mescolato ad alcune
gocce di acqua, come materia del
Sacrificio dell’Altare [28]. Per
Sant’Agostino è chiaro che nel
Sacrificio dell’Altare tutta la Chiesa è
offerta con il suo Signore e che
questo si manifesta nella stessa
celebrazione sacramentale: «Tutta la



città redenta, cioè l’assemblea
comunitaria dei santi, viene offerta a
Dio come sacrificio universale per la
mediazione del sacerdote grande che
nella passione offrí anche se stesso
per noi nella forma di servo perché
fossimo il corpo di un capo cosí
grande... Questo è il sacrificio dei
cristiani: “Molti e un solo corpo in
Cristo” (Rm 12, 5). La Chiesa celebra
questo mistero col sacramento
dell’altare, noto ai fedeli, perché in
esso le si rivela che nella cosa che
offre essa stessa è offerta» [29]. Per S.
Gregorio Magno la celebrazione
dell’Eucaristia è uno stimolo ad
imitare l’esempio del Signore,
offrendo la nostra vita al Padre come
lo fece Gesù: così giungerà a noi la
salvezza proveniente dalla Croce del
Signore [30].

La stessa liturgia eucaristica non
cessa di esprimere la partecipazione
della Chiesa, sotto l’influsso dello
Spirito Santo, al Sacrificio di Cristo:



«Guarda con amore e riconosci
nell’offerta della tua Chiesa, la
vittima immolata per la nostra
redenzione; e a noi che ci nutriamo
del Corpo e del Sangue di tuo Figlio,
dona la pienezza dello Spirito Santo
perché diventiamo in Cristo un solo
corpo e un solo spirito. Egli faccia di
noi un sacrificio perenne...» [31]. In
modo simile ci si esprime nella
Preghiera Eucaristica IV: «Guarda
con amore, o Dio, la vittima che tu
stesso hai preparato per la tua
Chiesa; e a tutti coloro che
mangeranno di quest’unico pane e
berranno di quest’unico calice,
concedi che, riuniti in un solo corpo
dallo Spirito Santo, diventino offerta
viva in Cristo, a lode della tua
gloria».

Per quel che riguarda il Magistero
contemporaneo, basti citare ora
questo testo del Catechismo della
Chiesa cattolica: «La Chiesa, che è il
Corpo di Cristo, partecipa all’offerta



del suo Capo. Con Lui, essa stessa
viene offerta tutta intera. Essa si
unisce alla sua intercessione presso il
Padre a favore di tutti gli uomini.
Nell’Eucaristia il Sacrificio di Cristo
diviene pure il sacrificio delle
membra del suo Corpo. La vita dei
fedeli, la loro lode, la loro sofferenza,
la loro preghiera, il loro lavoro, sono
uniti a quelli di Cristo e alla sua
offerta totale, e in questo modo
acquistano un valore nuovo. Il
Sacrificio di Cristo presente
sull’Altare offre a tutte le generazioni
di cristiani la possibilità di essere
uniti alla sua offerta» [32].

La dottrina appena enunciata ha
fondamentale importanza per la vita
cristiana. Tutti i fedeli sono chiamati
a partecipare alla Santa Messa con
questa intenzione: offrire la propria
vita senza macchia di peccato al
Padre, con Cristo, Vittima immolata,
in sacrificio spirituale-esistenziale,
restituendogli con amore filiale e con



rendimento di grazie tutto ciò che
hanno da Lui ricevuto. Così la carità
divina — “il flusso di amore
trinitario” — trasformerà la loro
intera esistenza.

2.2. La partecipazione al Sacrificio
Eucaristico negli insegnamenti di san
Josemaría Escrivá

Negli scritti di san Josemaría si
manifesta una visione
profondamente unitaria dei diversi
aspetti del Mistero Eucaristico. In
modo particolare egli sottolinea la
dimensione sacrificale della liturgia
eucaristica, considerandola nella
giusta prospettiva, cioè nell’ordine
della sacramentalità della Chiesa: la
Santa Messa è «il Sacrificio
sacramentale del Corpo e del Sangue
del Signore» [33]. Con la Tradizione
della Chiesa, egli identifica tale
sacrificio sacramentale con l’unico
Sacrificio del nostro Redentore: «È il
sacrificio di Cristo, offerto al Padre



con la cooperazione dello Spirito
Santo: oblazione di valore infinito
che rende eterna in noi la
Redenzione» [34]. E nel contemplare
con gli occhi della fede e dell’amore
questa realtà, scopre che «in questo
Sacrificio è contenuto tutto ciò che il
Signore vuole da noi» [35]: ciò che
Egli desidera, quando partecipiamo
alla liturgia eucaristica e in ogni
momento della nostra esistenza.

In effetti, nostro Padre Dio vuole che
viviamo secondo quello che siamo,
figli nel Figlio, identificati con Cristo
nell’amore e nell’obbedienza filiale.
Tale identificazione si realizza
soprattutto nell’Eucaristia. In Cristo
Gesù, in comunione con il suo essere
teandrico, possiamo vivere in
costante relazione di amore filiale
con il Padre (cfr. Gv 6, 57); e il Padre
riversa su di noi la sua paternità
colma di amore.



Inoltre, mediante la comunione con
il Corpo di Cristo, con la sua umanità
vivificata dallo Spirito e vivificante,
entriamo in comunione anche con la
terza Persona della Trinità,
ricevendo la forza dell’amore dello
Spirito Santo che tutto crea, rinnova,
accende e santifica. Lui ci cristifica e
ci fa sentire la nostra filiazione
divina in Cristo.

A questo riguardo, scriveva san
Josemaría: «La vita della grazia,
generata in noi dal Battesimo,
fortificata e accresciuta dalla
Confermazione, si avvia nella Messa
verso la sua pienezza. Quando
partecipiamo dell’Eucaristia, scrive
San Cirillo di Gerusalemme,
sperimentiamo la spiritualizzazione
deificante dello Spirito Santo che non
solo ci configura con Cristo, come
avviene nel Battesimo, ma ci cristifica
per intero, associandoci alla pienezza
di Gesù Cristo (Catecheses, 22, 3).
L’effusione dello Spirito Santo,



facendoci divenire simili a Cristo, ci
porta a riconoscerci come figli di Dio.
Il Paraclito, che è carità, ci insegna a
impregnare di questa virtù tutta la
nostra vita; e, consummati in unum
(Gv 17, 23), fatti una cosa sola con
Cristo, possiamo diventare tra gli
uomini quel che Sant’Agostino
afferma dell’Eucaristia: segno di
unità, vincolo dell’Amore (In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 13: PL 35,
1613)» [36].

La contemplazione dell’amore che
Cristo ci manifesta nell’Eucaristia e
soprattutto l’identificazione con Lui
— per la fede, la grazia cristificante
del sacramento e l’azione del
Paraclito nell’anima — non può
lasciare indifferente né passivo un
cristiano che partecipa al Sacrificio
Eucaristico. «Corrispondere a tanto
amore — afferma san Josemaría —
richiede una totale donazione del
corpo e dell’anima» [37]. Esige che ci
doniamo come Lui: per amare, con



una donazione totale,
incondizionata, umile, nascosta,
perseverante.

Dio attende da noi in ogni
celebrazione eucaristica di aderire
pienamente alle parole di Gesù
Cristo: prendete e mangiate... questo è
il mio corpo offerto in sacrificio per
voi; prendete e bevete... questo è il
calice del mio sangue per la nuova ed
eterna alleanza, versato per voi e per
tutti in remissione dei peccati. Il
comando del Signore, fate questo
(quello che io ho fatto) in memoria di
me, richiede non solo che il sacerdote
celebrante ripeta le sue parole e i
suoi gesti; Egli desidera che tutti
accogliamo con fede e amore il dono
che ci offre e, uniti a Lui, sappiamo
darci al Padre, nello Spirito, per la
salvezza del mondo.

Tutti i fedeli — tutto il Popolo di Dio
sacerdotale e non solo il sacerdote
celebrante — sono chiamati a vivere



l’Eucaristia in questo modo, ad
attualizzare la loro donazione al
Signore al momento della
consacrazione dei doni, in cui con la
Presenza della Persona di Cristo si
rende attuale il suo atto di offerta
sacrificale e nel momento della
comunione, quando diventiamo una
cosa sola con la Vittima divina[38]. In
effetti, anche se solo il ministro
sacramentalmente ordinato —
vescovo o presbitero — può attuare il
Sacrificio Eucaristico in persona
Christi, la celebrazione eucaristica
riguarda e impegna ciascuno dei
fedeli presenti che, in virtù del loro
sacerdozio comune (cioè della loro
partecipazione al sacerdozio di
Cristo, ricevuta nel battesimo) sono
chiamati ad offrire al Padre unculto
spirituale (Rm 12, 1), il sacrificio della
loro vita, unita al Sacrificio di Cristo.
I fedeli non possono stare presenti
come semplici spettatori di un atto di
culto compiuto dal sacerdote



celebrante. Tutti possono e devono
partecipare all’offerta del Sacrificio.

San Josemaría ha insistito con forza
su questa dottrina della Chiesa,
insegnando a rinnovare nella Santa
Messa l’offerta della propria vita e
delle azioni di ogni giorno, tutto ciò
che siamo e possediamo: intelligenza,
volontà, memoria, lavoro, gioie e
contrarietà. Voleva che tutto fosse
offerto sull’Altare affinché il Signore
lo assumesse, dandogli valore
salvifico «in questo istante supremo
— in cui il tempo si unisce
all’eternità — del Santo sacrificio
della Messa» [39]. Voleva orientare
l’intera esistenza, giorno dopo
giorno, al Sacrificio Eucaristico,
insegnando a vivere con anima
sacerdotale. Anticipava così ciò che il
Concilio Vaticano II avrebbe
affermato dei fedeli cristiani: «Tutte
le loro opere, le preghiere e le
iniziative apostoliche, la vita
coniugale e familiare, il lavoro



giornaliero, il sollievo spirituale e
corporale, se sono compiute nello
Spirito, e persino le molestie della
vita se sono sopportate con pazienza,
diventano spirituali sacrifici graditi a
Dio per Gesù Cristo (cfr. 1 Pt 2, 5), i
quali, nella celebrazione
dell’Eucaristia, sono piissimamente
offerti al Padre insieme con
l’oblazione del Corpo del Signore» 
[40].

Ciò che abbiamo detto sino ad ora dei
fedeli si applica in modo speciale al
sacerdote celebrante: poiché nella
celebrazione eucaristica agiscein
persona Christi, è chiamato ad
identificarsi in modo particolare a
Cristo, Vittima e Sacerdote. L’offerta
della propria vita al Padre, per Cristo
e in Cristo, deve essere per lui una
realtà in ogni celebrazione
dell’Eucaristia. In questo senso si
afferma nel Decr. Presbyterorum
ordinis che i presbiteri «unendosi
con l’atto di Cristo sacerdote si



offrono ogni giorno totalmente a
Dio» [41]. Ciò che compiono
sacramentalmente sull’Altare
coinvolge la vita intera: sono
chiamati a darsi pienamente, in
Cristo e con Cristo, al Padre,
permettendo così che il Signore
assuma la loro intera esistenza per
darle pienezza di senso e valore
redentore.

San Josemaría Escrivá era
pienamente cosciente di questa
verità, la ricordava frequentemente
ai sacerdoti, la viveva ogni giorno nel
sacrificio dell’Altare.

«Per mezzo del sacramento
dell’Ordine, il sacerdote è reso
effettivamente idoneo a prestare a
Gesù nostro Signore la sua voce, le
mani e tutto il suo essere; è Gesù che
nella santa Messa, con le parole della
Consacrazione, cambia la sostanza
del pane e del vino nel suo Corpo,



nella sua Anima, nel suo Sangue,
nella sua Divinità.

«È questo il fondamento
dell’incomparabile dignità del
sacerdote. È una grandezza ricevuta
in prestito, compatibile con la mia
pochezza. Prego Dio nostro Signore
che conceda a tutti noi sacerdoti la
grazia di compiere santamente le
cose sante, di rispecchiare con la
nostra stessa vita lo splendore delle
grandezze del Signore. Noi che
celebriamo i misteri della Passione del
Signore, dobbiamo imitare quello che
facciamo. E allora l’Ostia occuperà il
nostro posto al cospetto di Dio, perché
noi stessi ci facciamo ostia (S.
Gregorio Magno, Dialog. 4, 59)» [42].

Mons. Álvaro del Portillo, testimone
privilegiato della fede e dell’amore
con cui san Josemaría celebrava ogni
giorno la Santa Messa, ci dice:

«Nell’elevare prima il Pane
Eucaristico e poi il Sangue di nostro



Signore, ripeté sempre — non a
parole perché le rubriche non lo
permettevano, ma con la mente e con
il cuore — alcune preghiere, con una
perseveranza eroica che durò decine
di anni.

«Mentre aveva l’Ostia consacrata tra
le mani, diceva infatti: Signore mio e
Dio mio, l’atto di fede di S. Tommaso
Apostolo. Poi, sempre ispirandosi ad
una invocazione evangelica, ripeteva
adagio: Adauge nobis fidem, spem et
charitatem; in questo modo egli
chiedeva al Signore per tutta l’Opera
la grazia di crescere nella fede, nella
speranza e nella carità. Subito dopo
ripeteva una preghiera rivolta
all’Amore misericordioso, che aveva
imparato e meditato fin da giovane,
ma che non utilizzò mai nella
predicazione e, per diversi anni, solo
raramente ci confidò che la recitava: 
Padre Santo, attraverso il Cuore
Immacolato di Maria, vi offro Gesù, il
Vostro Figlio tanto amato, e offro me



stesso, in Lui, per Lui e con Lui, per
tutte le sue intenzioni e in nome di
tutte le creature. Poi aggiungeva
l’invocazione: Signore, concedi la
purezza e il gaudium cum pace a me e
a tutti, pensando ovviamente ai suoi
figli dell’Opus Dei.

Infine, mentre si inginocchiava dopo
avere elevato l’Ostia o il Sangue,
recitava la prima strofa dell’inno
eucaristico: Adoro te devote, latens
deitas, e diceva al Signore: Benvenuto
sull’Altare!

Tutto ciò, ripeto, non lo diceva solo
ogni tanto, ma tutti i giorni e mai
meccanicamente, ma con tutto
l’amore e la vibrazione interiore» 
[43].

È facile comprendere la gioia di san
Josemaría nel leggere nel
DecretoPresbyterorum ordinis ciò che
egli stesso predicava da molti anni:
che la celebrazione del Sacrificio
Eucaristico «è il centro e la radice di



tutta la vita del presbitero cosicché
l’anima sacerdotale si studia di
rispecchiare ciò che viene realizzato
sull’Altare» [44].

San Josemaría ha vissuto ed
insegnato a vivere questa donazione
della propria vita al Signore nella
Santa Messa («la nostra Messa,
Gesù», scriverà in Cammino[45]), con
una radicalità assoluta, non limitata
ad un proposito interiore, formulato
nel momento della celebrazione
liturgica. «Dobbiamo amare la Santa
Messa che deve essere il centro della
nostra giornata. Se si vive bene la
Messa, come è possibile poi, per tutto
il resto del giorno, non avere il
pensiero posto nel Signore, non
avere la voglia di restare alla sua
presenza per lavorare come egli
lavorava ed amare come Egli
amava?» [46].

Da parte sua, cercava di fare di tutta
la giornata una Messa continua,



vivendo quotidianamente una
esistenza «totalmente eucaristica» 
[47]. Nel 1945 egli affermava: «Così
molto uniti a Gesù nell’Eucaristia,
otterremo una continua presenza di
Dio, in mezzo alle occupazioni
ordinarie proprie della condizione di
ciascuno in questo peregrinare
terreno, cercando il Signore sempre e
in tutto. Avendo nelle nostre anime
gli stessi sentimenti di Cristo sulla
Croce, otterremo che la vita intera sia
una riparazione incessante,
un’assidua richiesta e un
permanente sacrificio per tutta
l’umanità: il Signore vi darà un
istinto soprannaturale per purificare
tutte le azioni, elevarle all’ordine
della grazia e trasformarle in
strumento di apostolato. Solo così
saremo anime contemplative in
mezzo al mondo, come richiede la
nostra vocazione e saremo anime
veramente sacerdotali, facendo sì
che tutto sia una lode continua a Dio»
[48].



Egli insegnò in particolare a mettere
la santa Messa al centro della vita
quotidiana: divideva la giornata in
due parti: «Fino a mezzogiorno
viveva la presenza di Dio
concentrandosi sul ringraziamento
per la Messa che aveva celebrato;
dopo la recita dell’Angelus
incominciava a prepararsi per la
Messa dell’indomani» [49]. In questo
tempo di preparazione moltiplicava
atti di fede, di speranza e di amore
per il Signore; gli chiedeva perdono
per i propri peccati e per quelli di
tutti gli uomini; chiedeva
insistentemente «anime di apostoli»
e rinnovava l’intenzione di posare
sulla patena preghiere, lavoro,
pensieri e affetti, gioie e sofferenze,
affinché il Signore tutto assumesse e
a tutto desse valore redentore. San
Josemaría considerava
l’insegnamento sulla partecipazione
dei fedeli al Sacrificio eucaristico
parte essenziale del ministero
sacerdotale.



«Tutti gli affetti e i bisogni di un
cuore cristiano trovano nella Santa
Messa il loro vero alveo: quello che
per mezzo di Cristo, conduce al
Padre, nello Spirito Santo. Il
sacerdote deve porre ogni cura
perché tutti lo sappiano e lo vivano.
Non c’è ordinariamente nessuna
attività che possa essere anteposta a
quella di far conoscere, amare e
venerare la Sacra Eucaristia” [50]. E
più avanti, sottolineando l’unità della
consacrazione e missione del
sacerdote, dirà: “Quando un
sacerdote vive la santa Messa come si
deve — adorando, espiando,
impetrando, rendendo grazie,
identificandosi con Cristo — e
insegna agli altri a fare del Sacrificio
dell’Altare il centro e la radice della
vita cristiana, dimostra realmente la
grandezza incomparabile della sua
vocazione» [51].

Secondo gli insegnamenti di san
Josemaría, la centralità



dell’Eucaristia nell’esistenza
quotidiana del cristiano deve
manifestarsi, in modo speciale, nella
cura della liturgia eucaristica, nella
fede e nell’amore con cui trattiamo
Dio e le cose di Dio.

«Chiedo a tutti i fedeli che preghino
molto per noi sacerdoti perché
sappiamo compiere santamente il
santo Sacrificio. Chiedo loro di
dimostrare un amore così delicato
per la santa Messa da spingerci a
celebrarla con dignità — con
eleganza — umana e soprannaturale;
con decoro nei paramenti e negli
oggetti destinati al culto, con
devozione, senza fretta.

«Perché questa fretta? Gli innamorati
hanno forse fretta di salutarsi dopo
un incontro? Sembra che si lascino,
ma non se ne vanno; ritornano una
volta e un’altra, e si dicono parole
comuni come se le scoprissero solo
allora... Non abbiate timore di



riferire alle cose di Dio gli esempi
suggeriti dall’amore nobile e puro
degli uomini. Se amiamo il Signore
con il nostro cuore di carne — non
abbiamo che questo — non avremo
fretta di terminare questo incontro,
questo appuntamento d’amore con
Lui» [52].

Il suo esempio è rimasto impresso
nella vita delle sue figlie e dei suoi
figli dell’Opus Dei. «Fin dall’inizio del
suo ministero sacerdotale si sforzò di
non dare spazio né alla routine, né
alla precipitazione nel celebrare il
Santo sacrificio, nonostante l’abituale
scarsità di tempo per le sue
molteplici attività pastorali.

Al contrario tendeva
spontaneamente a celebrare la Messa
con calma, approfondendo ogni testo
e il senso di ogni gesto liturgico, fino
al punto che, per molti anni, dovette
positivamente sforzarsi — in accordo
con quanto gli veniva confermato



nella direzione spirituale — di
andare più in fretta per non attirare
l’attenzione e sapendosi al servizio
dei fedeli che disponevano, per la
Messa, di molto meno tempo. In
questo contesto si capisce quello che
scrisse nel 1932, come un sospiro
sfuggito dalla sua anima: “durante la
Santa Messa, gli orologi dovrebbero
fermarsi”» [53].

Coloro che furono testimoni di come
san Josemaría Escrivá celebrava la
Santa Messa, concordano
nell’affermare che non c’era niente
di straordinario o di singolare
all’esterno, ma che non era possibile
non notare la sua profonda
devozione[54]. La sua pietà si
alimentava dei testi liturgici e si
manifestava nei gesti — indicati dalla
stessa liturgia eucaristica — come il
bacio dell’Altare, simbolo di Cristo, il
chinare il capo, le genuflessioni lente
con cui adorava il Santo dei Santi[55].
Viveva la Santa Messa e insegnò a



viverla come un incontro
personalissimo con Cristo, Amor
nostro e con tutto il suo Corpo
mistico, la Chiesa: «Vivere la Santa
Messa significa rimanere in
preghiera continua, con la
convinzione che per ciascuno di noi
si tratta di un incontro personale con
Dio: lo adoriamo, lo lodiamo, gli
chiediamo tante cose, lo ringraziamo,
facciamo atti di riparazione per i
nostri peccati, ci purifichiamo, ci
sentiamo una cosa sola, in Cristo, con
tutti i cristiani» [56].

«Questa intensità — ha scritto Mons.
Álvaro del Portillo — con cui si univa
personalmente al Sacrificio del
Signore nell’Eucaristia, culminò con
qualcosa che non esito a considerare
come un particolare dono mistico e
che lo stesso Padre raccontò con
grande semplicità il 24 ottobre 1966:
“Sono arrivato a 65 anni per fare una
scoperta meravigliosa. Mi affascina
celebrare la Santa Messa, ma ieri mi



è costata una fatica tremenda. Un
duro sforzo! Ho visto che la Messa è
veramente Opus Dei, lavoro, come
lavoro è stata per Cristo la sua prima
Messa: la Croce. Ho visto che il
compito del sacerdote, la
celebrazione della Santa Messa è un
lavoro per confezionare l’Eucaristia;
vi si sperimentano dolore, gioia,
stanchezza. Ho sentito nelle mia
carne la spossatezza di un lavoro
divino”» [57].

3. Eucaristia e vita in Cristo

Nell’Eucaristia Gesù non ci ha
lasciato solo un segno-ricordo della
sua presenza storica tra gli uomini e
del Sacrificio con cui ha portato a
termine la nostra redenzione. Il suo
amore onnipotente ha reso possibile
che, dopo la sua ascensione gloriosa
alla destra del Padre, potesse
rimanere per sempre nella Chiesa,
nel Santissimo Sacramento
dell’Altare.



«Pensate all’esperienza così umana
del commiato di due persone che si
vogliono bene. Vorrebbero stare
sempre insieme, però il dovere — un
qualunque dovere — li costringe a
dividersi. Sognerebbero di restare
uniti, ma non possono. E così l’amore
umano, che per quanto grande è
sempre limitato, ricorre ad un
simbolo: le due persone, prima di
lasciarsi si scambiano un ricordo,
forse una fotografia (...).

«Ma ciò che noi non possiamo fare, lo
può fare il Signore. Gesù Cristo,
perfetto Dio e perfetto uomo, non ci
lascia un simbolo, ma la realtà: ci
lascia se stesso. Ritornerà al Padre e
allo stesso tempo rimarrà con gli
uomini. Non ci lascerà solamente un
regalo, che ci richiami alla mente il
ricordo di Lui, un’immagine
destinata a svanire col tempo (...).
Sotto le specie del pane e del vino c’è
Lui, realmente presente: con il suo



Corpo, il suo Sangue, la sua Anima e
la sua Divinità» [58].

La presenza personale di Gesù Cristo
— del Figlio incarnato e glorificato
del Padre — vera, reale e sostanziale,
è ricca di conseguenze per la vita
della Chiesa e del cristiano. Essendo
Cristo il Verbo del Padre (cfr. Gv 1, 1;
1, 14; 14, 9-10), Colui in cui «abita
corporalmente tutta la pienezza della
divinità» (Col 2, 9), nostro Redentore
e Salvatore (cfr. Mt 26, 28; Atti 4,
10-12; Rm 3, 23-24; 1 Tm 2, 5-6; 1 Gv 2,
2), si comprende la straordinaria
potenza santificante dell’Eucaristia:
entrando in comunione con Cristo, 
perfetto Dio e perfetto Uomo,
riceviamo la stessa Vita divina (cfr. 
Gv 1, 4), la Luce che illumina ogni
uomo (cfr. Gv 1, 9), la Verità che ci
libera (cfr. Gv 8, 31-32), l’Amore che
ci trasforma (1 Gv 4, 16) e tutti i beni
salvifici che lui ci ha meritato con la
sua Morte e con la sua Risurrezione.



Mediante l’Eucaristia, la nuova vita
in Cristo, iniziata nel credente col
Battesimo (cfr. Rm 6, 3-4; Gal 3, 27-28)
può consolidarsi e svilupparsi sino a
raggiungere la sua pienezza (cfr. Ef 4,
13), e il cristiano può portare a
termine l’ideale enunciato da S.
Paolo: «Non sono più io che vivo ma
Cristo vive in me» (Gal 2, 20).

È quanto si deduce dalle parole di
Gesù: «Io sono il pane vivo disceso
dal cielo. Se uno mangia di questo
pane, vivrà in eterno e il pane che io
darò è la mia carne per la vita del
mondo (...). Chi mangia la mia carne
e beve il mio sangue dimora in me e
io in lui. Come il Padre che ha la vita
ha mandato me ed io vivo per il
Padre, così anche colui che mangia di
me, vivrà per me» (Gv 6, 51-57). Il
Pane eucaristico offre ai fedeli la vita
del Signore, concedendo loro una
singolare partecipazione, in Cristo e
con Cristo, alla comunione di vita e
di amore del Dio Uno e Trino.



La considerazione di queste verità
era per san Josemaría Escrivá un
potente stimolo perché vivessimo
secondo la nostra condizione di figli
di Dio in Cristo. «La Sacra Eucaristia
comunica ai figli di Dio la novità
divina; e a noi tocca corrispondere in
novitate sensus (Rm 12, 2),
rinnovando tutto il nostro sentire e il
nostro operare. Ci è stata data una
radice potente innestata nel Signore.

E noi che possediamo il Pane di oggi
e di sempre, non possiamo tornare al
lievito di una volta» [59].

L’Eucaristia ci configura a Cristo, ci fa
partecipi dell’essere e della missione
del Figlio, ci identifica con le sue
intenzioni e i suoi sentimenti, ci dà
forza per amare come Lui vuole (cfr. 
Gv 13, 34-35), per infiammare tutti gli
uomini e le donne del nostro tempo
con il fuoco dell’amore divino che
Lui è venuto a portare sulla terra
(cfr. Lc 12, 49), per aver compassione



delle moltitudini che ora, come venti
secoli fa, vanno come «pecore senza
pastore», stanche e sfinite (cfr. Mt 9,
36). Tutto questo deve veramente
manifestarsi nella nostra vita: «Il
rinnovamento che si opera in noi, nel
ricevere il Corpo del Signore, deve
essere manifestato nelle opere.

Rendiamo le nostre parole vere,
chiare, opportune: che sappiano
consolare e aiutare, che sappiano
soprattutto portare agli altri la luce
di Dio. Rendiamo le nostre azioni
coerenti, efficaci, appropriate:
abbiano il bonus odor Christi (2 Cor 2,
15), il profumo di Cristo che ce ne
richiama il comportamento e la vita» 
[60].

Grazie all’Eucaristia il cristiano può
essere veramente cristoforo,
portatore di Cristo, Cristo che passa
tra gli uomini. Così diceva san
Josemaría nell’omelia pronunziata il



28 aprile del 1964, festa del Corpus
Domini:

«La processione del Corpus Domini
manifesta la presenza di Dio per città
e villaggi. Ma questa presenza,
ripeto, non può essere cosa di un
giorno, un vociare confuso, udito e
subito dimenticato. Il passaggio di
Gesù ci ricorda che dobbiamo
scoprirlo anche nelle nostre attività
quotidiane.

Accanto alla processione solenne di
questo Giovedì, ci deve essere la
processione silenziosa e umile della
vita ordinaria di ogni cristiano, uomo
tra gli uomini, ma con il privilegio di
avere ricevuto la fede e la missione
divina di comportarsi in tal modo da
rinnovare sulla terra il messaggio del
Signore. Non siamo immuni da
errori, da miserie, da peccati. Ma Dio
è con gli uomini, e dobbiamo far sì
che si serva di noi perché il suo



passaggio tra le creature sia
ininterrotto.

«Chiediamo allora al Signore che ci
conceda di essere anime di Eucaristia
e che il nostro rapporto intimo con
Lui si esprima in gioia, serenità, in
desiderio di giustizia. È così che
agevoleremo agli altri il compito di
riconoscere Cristo e che daremo il
nostro contributo per collocarlo al
vertice di tutte le attività umane.
Avrà compimento la promessa di
Gesù: “Ed io, quando sarò innalzato
da terra, attirerò a me tutte le
cose” (Gv 12, 32)» [61].

Nell’Eucaristia troviamo il principio
che spinge ad evangelizzare il
mondo, il fondamento dell’efficacia
dell’apostolato realizzato dai
discepoli di Cristo[62]. Inseriti nel
flusso di amore del Dio Uno e Trino,
cercano di compiere, nel Figlio e per
lo Spirito Santo, la volontà del Padre



che vuole che tutti gli uomini si
salvino (cfr. 1 Tm 2, 4).

L’Eucaristia, unendoci a Cristo, unico
Pane di cui partecipano tutti i
cristiani (cfr. 1 Cor 10, 17), ci unisce
tra noi e con Lui, edificando la Chiesa
come un solo Corpo (cfr. 1 Cor 12,
27). Per questo, partecipando alla
celebrazione eucaristica «ci sentiamo
una cosa sola, in Cristo, con tutti i
cristiani» [63]. L’Eucaristia ci fa
essere più uniti a tutta la famiglia di
Dio che è la Chiesa (cfr. Ef 2, 19).

L’Eucaristia, poiché contiene il Verbo
incarnato, il crocifisso risorto e
glorioso che sta alla destra del Padre,
possiede un’efficacia salvifica che
trascende il tempo e penetra nella
realtà escatologica. «Il cristiano,
confortato dalla nuova e definitiva
manna dell’Eucaristia, pregusta già
ora la felicità eterna. Le cose vecchie
sono passate: e per noi, abbandonato
tutto ciò che è caduco, tutto sia



nuovo: il cuore, le parole, le opere
(Inno Sacris sollemnis)... È buona
novella, perché in modo ineffabile ci
preannuncia l’eternità» [64].

«Nell’Eucaristia Gesù ci dà la
garanzia fedele della sua presenza
nelle nostre anime, della sua potenza
che sostiene il mondo, delle sue
promesse di salvezza, grazie alle
quali la famiglia umana, quando
giunga la fine dei tempi, abiterà per
sempre nella dimora del Cielo, in
seno a Dio Padre, Dio Figlio, Dio
Spirito Santo: Trinità Santissima e
Dio Unico» [65]. Nell’Eucaristia è
presente in nuce, in modo iniziale, la
realizzazione del piano salvifico
universale di Dio: con Cristo
risuscitato si rende anche presente la
nuova creazione, «i nuovi cieli e la
nuova terra», la nuova umanità (cfr. 
Ap 21, 1-7; 2 Pt 3, 13; Rm 8, 19-22). In
effetti, nella Trasfigurazione gloriosa
di Cristo si è già inaugurata la
rinnovazione escatologica del



mondo: nel Signore risuscitato,
l’eschaton — Colui che rappresenta le
realtà ultime — è già presente
l’ottavo giorno, l’eternità che erompe
nel presente, facendoci pregustare
quanto troveremo nella vita eterna 
[66].

In questo senso possiamo dire che
ogni celebrazione eucaristica è
Pasqua, passaggio della Chiesa e
dell’intera creazione verso il suo fine.
In ogni Eucaristia «Gesù con gesto di
Sacerdote eterno attrae a sé tutte le
cose, per porle, divino afflante Spiritu,
con il soffio dello Spirito Santo, alla
presenza di Dio Padre» [67].

Articolo pubblicato su Romana.

[1] 1. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Lettera 2-II-1945, n. 11. A partire da
ora tutte le citazioni in cui non si

https://www.romana.org/28/studio/la-santa-messa-centro-e-radice-della-vita-del-cris/


nomina l’autore sono di san
Josemaría Escrivá.

[2] 2. Lettera 11-III-1940, n. 11.

[3] 3. Forgia, Milano 1996, n. 69.

[4] 4. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelización, in La formación de
los sacerdotes en las circustancias
actuales, (Atti dell’XI Simposio
Internazionale di Teologia
dell’Università di Navarra),
Pamplona 1990, p. 995. Pubblicato in
“Studi Cattolici”, n. 352, giugno 1990,
pp. 388-397 e successivamente in
Consacrazione e missione del
sacerdote, Milano 1990.

[5] 5. Cfr. F. OCÁRIZ, La filiación
divina, realidad central en la vida y
en la enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, in Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer y el Opus Dei, 2ª ed.
Pamplona 1985, pp. 175-214; C.
FABRO, La tempra di un Padre della



Chiesa, in Santi nel mondo. Studi
sugli scritti di san Josemaría Escrivá,
Milano 1992, pp. 106-110.

[6] 6. È Gesù che passa, Milano 1985,
nn. 84-85.

[7] 7. Ibid., n. 87.

[8] 8. Ibid., n. 86.

[9] 9. Ibid.

[10] 10. CONCILIO VATICANO II, Cost.
Sacrosanctum Concilium, 4-XII-1963,
n. 47.

[11] 11. Cfr. PAOLO VI, Sollemnis
professio fidei, 30-VI-1968, n. 24.

[12] 12. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1362.

[13] 13. Ibid., n. 1085.

[14] 14. Cfr. S. TOMMASO D’AQUINO,
S. Th. III, q. 17, a. 2, c.



[15] 15. Si tratta di un atto meta-
storico; non può misurarsi con
parametri spazio-temporali del
momento presente, come i nostri atti
umani, ma secondo l’eternità
compartecipata dell’uomo-Dio; cfr. T.
FILTHAUT, Kontroverse über di
Mysterienlehre, Warendorf 1947, p.
17.

[16] 16. Cfr. R. GARRIGOU-
LAGRANGE, An Christus non solum
virtualiter sed etiam actualiter
offerat Missas quæ quotidie
celebrantur, in “Angelicum” 19 (1942)
105-118.

[17] 17. L’Eucaristia rende solo
presente una realtà preesistente: la
Persona di Cristo e, in Lui, l’atto
sacrificale della nostra Redenzione. Il
segno offre un nuovo modo di
presenza, sacramentale,
permettendo, come vedremo in
seguito, la partecipazione della
Chiesa al Sacrificio del Signore.



[18] 18. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1364.

[19] 19. CONCILIO VATICANO II, Cost.
Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[20] 20. Cfr. Preghiera Eucaristica
della Tradizione Apostolica di
Sant’Ippolito; Anafora di Addai e
Mari; Anafora di S. Marco, in A.
HÄNGGI-I. PAHL, Prex Eucharistica.
Textus a variis liturgiis antiquioribus
selecti, Fribourg 1968, pp. 80-81; pp.
375-380; pp. 101-115, spec. pp.
112-114.

[21] 21. Cfr. Messale Romano,
Preghiera Eucaristica I (Unde et
memores e Supra quæ); Preghiera
Eucaristica III (Memores igitur,
Respice, quæsumus e Ipse nos tibi),
espressioni simili si trovano nelle
Preghiere II e IV.

[22] 22. Sulla partecipazione dei
fedeli all’offerta del Sacrificio
Eucaristico cfr. PIO XII, Lett. enc.



Mediator Dei: AAS 39 (1947) 555-556;
559-560; CONCILIO VATICANO II,
Cost. Sacrosanctum Concilium, n. 48;
Cost. dogm. Lumen gentium, 21-
XI-1964, nn. 10-11; PAOLO VI, Lett.
enc. Misterium fidei: AAS 57 (1965)
761; Ibid., Sollemnis professio fidei,
n. 24; GIOVANNI PAOLO II, Lettera
Dominicæ Cenæ, 24-II-1980, n. 9.

[23] 23. O. CASEL, Die Kirche als
Braut Christi nach Schrift, Väterlehre
und Liturgie, in Id., Mysterium der
Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller
Erlösten in Christus Jesus (Aus
Schriften und Vorträgen), Mainz
1961, pp. 59-87.

[24] 24. Ibid., Glauben, Gnosis und
Mysterium, in “Jahrbuch für
Liturgiewisenschaft” 15 (1941) 299.

[25] 25. M. LEPIN, L’idée du sacrifice
de la Messe d’aprés les théologiens
depuis l’origine jusqu’à nos jours,
Parigi 19262, p. 755.



[26] 26. Cfr. J. A. JUNGMANN, Oblatio
und sacrificium in der Geschichte
der Eucharistieverständnisses, in
“Zeitschrift für katholische
Theologie” 92 (1970) 343.

[27] 27. J. BETZ, L’Eucaristia come
mistero centrale, in Misterium
salutis, VIII, Brescia 1982, p. 341.

[28] 28. Cfr. S. CIPRIANO, Ep. 63, 13:
CSEL 3, 71.

[29] 29. S. AGOSTINO, De civitate Dei,
10, 6: CCL 47, 279.

[30] 30. Cfr. S. GREGORIO MAGNO,
Dialog., 4, 61, 1: SChr 265, 202.

[31] 31. Messale Romano, Preghiera
Eucaristica III: Respice quæsumus e
Ipse nos tibi.

[32] 32. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1368.

[33] 33. Colloqui con Mons. Escrivá,
Milano 19875, n. 113.



[34] 34. È Gesù che passa, cit., n. 86.

[35] 35. Ibid., n. 88.

[36] 36. Ibid., n. 87.

[37] 37. Ibid.

[38] 38. Riguardo al desiderio della
Chiesa che tutti i fedeli partecipino
coscientemente, devotamente e
attivamente al Sacrificio Eucaristico,
offrendosi con Cristo e offrendo
l’Ostia immacolata non solo per
mano del sacerdote, ma assieme a
lui, cfr. CONCILIO VATICANO II, Cost.
Sacrosanctum Concilium, n. 48; Cost.
dogm. Lumen Gentium, n. 11; Decr.
Presbyterorum ordinis, 7-XII-1965,
nn. 2 e 5; PIO XII, Lett. Enc. Mediator
Dei: AAS 39 (1947) 555-556; PAOLO
VI, Enc. Misterium fidei: AAS 57
(1965) 761; SCR, Istr. Eucharisticum
Misterium, 25-V-1967, nn. 3b e 3e;
GIOVANNI PAOLO II, Lettera
Dominicæ Cenæ, n. 9.



[39] 39. È Gesù che passa, cit., n. 94.

[40] 40. CONCILIO VATICANO II, Cost.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

[41] 41. CONCILIO VATICANO II,
Decr. Presbyterorum ordinis, n. 13.

[42] 42. Omelia, Sacerdote per
l’eternità, 13-IV-1973, in La Chiesa,
nostra Madre, Milano 1993, n. 39, p.
73-74.

[43] 43. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Intervista sul Fondatore dell’Opus
Dei, a cura di C. Cavalleri, Milano
1992, pp. 130-131.

[44] 44. CONCILIO VATICANO II,
Decr. Presbyterorum ordinis, n. 14.
Sul rapporto di questo testo con la
predicazione di san Josemaría
Escrivá, cfr. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Consacrazione e missione del
sacerdote, Milano 1992.



[45] 45. Cammino, Milano 1996, n.
533.

[46] 46. È Gesù che passa, cit., n. 154.

[47] 47. Forgia, cit., n. 826. Il tema
della Messa che si prolunga per tutta
la giornata è stato formulato in
diversi modi lungo la storia. Su
questo punto si può notare
un’evidente sintonia tra gli
insegnamenti di san Josemaría e la
dottrina esposta nella scuola
francese di spiritualità; per esempio,
F. Mugnier, seguendo autori come J.
Bossuet, P. de Bérulle e Ch. de
Condren, si esprimeva così: «Faire
ainsi de ma journée comme une
messe en action, continuant, s’il se
peut, la sainte messe
quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait être la vie
normale de tout chrétien» (F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Prêtre avec
le Christ, Parigi 1937, p. 215).

[48] 48. Lettera 2-II-1945, n. 11.



[49] 49. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Intervista sul Fondatore dell’Opus
Dei, cit., p. 129.

[50] 50. Omelia, Sacerdote per
l’eternità, cit., pp. 79-80.

[51] 51. Ibid., p. 82.

[52] 52. Ibid., p. 79

[53] 53. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Consacrazione e missione del
sacerdote, cit., pp. 120-121.

[54] 54. Cfr. J. M. CASCIARO, Vale la
pena. Tre anni accanto al Fondatore
dell’Opus Dei: 1939-1942, Milano
1999, pp. 77-78. Cfr. anche le
testimonianze negli Articoli del
Postulatore, nn. 379-384.

[55] 55. Cfr. È Gesù che passa, cit., nn.
85-91.

[56] 56. Ibid. n. 88. Anni prima, san
Josemaría aveva scritto: “Non
abituatevi mai a celebrare o ad



assistere al Santo Sacrificio: fatelo
invece con tanta devozione come se
si trattasse dell’unica Messa della
vostra vita, sapendo che lì è presente
Cristo, Dio e Uomo, Capo e Corpo e,
pertanto, con Nostro Signore, tutta la
Chiesa” (Lettera 28-III-1955, n. 5).

[57] 57. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Consacrazione e missione del
sacerdote, cit., p. 121.

[58] 58. È Gesù che passa, cit., n. 83.

[59] 59. Ibid., n. 155. Se gli effetti
salvifici dell’Eucaristia non si
raggiungono una volta per tutte nella
loro pienezza non è per difetto della
potenza di Cristo, ma per difetto
della devozione dell’uomo (S.
TOMMASO D’AQUINO, S.Th., III, q 79,
a. 5, ad 3). Riguardo all’applicazione
della virtù salvifica del Sacrificio
eucaristico e della comunione
conviene ricordare che tale
applicazione non si compie in modo
meccanico (infallibilmente ed



estrinsecamente) ma secondo le
disposizioni morali degli uomini, cioè
secondo la loro libera
corrispondenza alla grazia che offre
il Signore, secondo la fede, speranza,
carità, contrizione, umiltà ecc. con
cui vanno all’incontro personale con
Cristo. L’unione con Dio in Cristo si
realizza per via della libertà e
dell’amore; è possibile in virtù
dell’amore che ha per noi, ma esige
la nostra libera corrispondenza a
questo amore (cfr. 1 Gv 4, 16. 19-21).

[60] 60. È Gesù che passa, cit., n. 156.

[61] 61. Ibid.

[62] 62. Il Concilio Vaticano II
afferma esplicitamente che
l’Eucaristia è fonte e culmine di tutta
l’evangelizzazione: Decr.
Presbyterorum ordinis, n. 5; Decr. Ad
gentes, 7-XII-1965, n. 36.

[63] 63. È Gesù che passa, cit., n. 88.



[64] 64. Ibid., n. 152.

[65] 65. Ibid., n. 153.

[66] 66. Cfr. S. BASILIO MAGNO, De
Spiritu Sancto, 27, 66: SChr 17 bis,
237.

[67] 67. È Gesù che passa, cit., n. 94.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-santa-messa-
centro-e-radice-della-vita-del-cristiano/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-santa-messa-centro-e-radice-della-vita-del-cristiano/
https://opusdei.org/it/article/la-santa-messa-centro-e-radice-della-vita-del-cristiano/
https://opusdei.org/it/article/la-santa-messa-centro-e-radice-della-vita-del-cristiano/

	San Josemaría e la Santa Messa

