
opusdei.org

La perenne attualità
di un messaggio

San Josemaría fu il santo del
quotidiano. Il suo messaggio è
semplice e piano, aperto a tutti,
persino ai bambini e agli
analfabeti: «Tutti sono chiamati
alla santità, il Signore chiede
amore a ciascuno: giovani e
anziani, celibi e sposati, sani e
malati, dotti e ignoranti,
dovunque lavorino, dovunque
si trovino»

12/12/2012



Ciò che il mondo ha visto in Piazza
san Pietro la mattina del 6 ottobre,
durante la canonizzazione del
Fondatore dell'Opus Dei, merita
un'attenta riflessione. Chi osservato
quella folla, chi ha guardato quei
volti, chi ha ascoltato il silenzio che
accompagnava lo svolgimento della
cerimonia (era una Messa, non già
una festa di popolo, non
dimentichiamolo), è impossibile che
non sia stato sfiorato dal pensiero
che davvero non si può parlare
tranquillamente, senza timore di
smentite, di un preteso “deserto di
Dio” nel mondo di oggi, di una
società ormai definitivamente
“secolarizzata”. La cultura, e non solo
quella occidentale (in Piazza erano
presenti fedeli di 84 diversi Paesi, fra
cui non pochi extraeuropei, asiatici e
africani), è ancora molto sensibile
all'esempio dei santi. Il miracolo,
l'idea del bisogno che abbiamo di un
aiuto alla nostra debolezza, non
appartengono affatto al mondo della



leggenda, non si possono liquidare
come fughe nell'irrazionale.

Un'iniezione di speranza, dunque,
per tutti coloro che amano la Chiesa:
la testimonianza del cristiano non è
condannata alla sterilità. Ma, e qui si
innestano le presenti considerazioni,
la sua fecondità è legata alla santità
personale. C'è molto da imparare dai
santi, ma bisogna anzitutto evitare
alcuni equivoci.

Alla figura di un santo si può
guardare da diversi punti di vista,
alcuni dei quali purtroppo non
possono che portare fuori strada,
mentre altri conducono sì sulla
strada giusta, ma nella direzione
sbagliata. Esempi: rientra nel primo
caso l'approccio di tipo devozionale,
intimistico; infatti l'accentuazione
degli elementi “mistici” induce a
dimenticare che il santo è sempre
segno di contraddizione: mentre di
fatto rimuove lo scandalo e smussa



gli spigoli, neutralizza il radicalismo
di ogni messaggio autenticamente
evangelico.

Il secondo errore è quello in cui cade
chi si pone in una prospettiva
intellettualistica e dà la precedenza
alla ricerca della traccia lasciata dal
santo nella cultura del suo tempo,
della sua incidenza sui modelli di
vita imperanti. Il suo scopo è
mostrare l'attualità del messaggio
che viene dai santi, mentre il primo
ne esalta l'inattualità. Qui il modello
proposto è l'eccezione, non l'esempio;
lì il profeta.

Io spero che nessuno di questi due
schemi venga applicato alla figura di
san Josemaría Escrivá. Malgrado
l'apparente antinomia, essi hanno un
punto di convergenza. Per il primo, il
santo è l'uomo del mistero, colui che
vive in una dimensione a sé, lontana
dalle vicende terrene, interamente
assorbito dal contatto col



soprannaturale. Per il secondo, il
santo possiede un'influenza sugli
altri difficilmente calcolabile,
proprio per il carattere dirompente
del suo messaggio, per la sua
capacità di capovolgere lo stile di vita
dominante. L'equivoco comune è di
spaccare l'indissolubile unità in cui
consiste la cifra forse più evidente
della santità.

L'errore è di adottare un metodo di
osservazione unilaterale,
privilegiando uno dei due poli che
invece necessariamente concorrono
a determinare il punto di partenza e,
insieme, il traguardo della santità.
Parlo di quella fusione di
contemplazione e di azione che san
Josemaría chiamava unità di vita.
Egli era anzitutto uomo di preghiera;
l'impegno primo che si proponeva
ogni giorno era la ricerca del dialogo
con il Signore; trasformava in
orazione, in offerta a Dio, ogni gesto,
ogni attività. Ma nella preghiera non



cercava l'isolamento dal mondo,
bensì la spinta per lanciarsi con tutte
le forze nell'avventura di
trasformare il mondo secondo lo
spirito di Cristo. Il punto di partenza
era la contemplazione del mistero
del Dio incarnatosi per la nostra
salvezza; da qui attingeva
quell'amore inesausto per gli uomini
che lo portava a consumarsi nel
desiderio di condurli a Dio: ecco il
traguardo finale, che a sua volta si
risolveva nel bisogno di pregare
ancora di più.

Tutto questo, in perfetta e continua
aderenza con la normale cadenza
della giornata. Egli ha insegnato a
cercare di trasformare in pienezza
d'amore le occupazione più banali, i
gesti più comuni, le attività che
dobbiamo comunque svolgere e che
siamo in grado di compiere anche a
occhi chiusi. Il grigiore della vita
quotidiana, l'ovvietà delle piccole
cose, la banalità del qui e ora: ecco



l'ambito e la materia della santità per
san Josemaría. È qui che Dio ci
aspetta. Ebbene, i due errori di cui
stiamo parlando comportano
l'evasione dal quotidiano. Chi
intende la preghiera come
esperienza eccezionale di contatto
con Dio, limitata ai momenti alti in
cui l'anima tocca i vertici dell'unione,
necessariamente la separa dal
contesto spesso vorticoso degli
impegni di tutti i giorni. Ma lo fa
anche chi concepisce il santo come
l'oracolo la cui parola copre i secoli,
l'uomo teso a compiere gesti
simbolici dal significato troppo
profondo per poter essere
decodificato senza rimandi ad
un'ulteriorità inesprimibile.

San Josemaría, il santo del
quotidiano

San Josemaría fu il santo del
quotidiano. Il suo messaggio è
semplice e piano, aperto a tutti,



persino ai bambini e agli analfabeti:
«Tutti sono chiamati alla santità, il
Signore chiede amore a ciascuno:
giovani e anziani, celibi e sposati,
sani e malati, dotti e ignoranti,
dovunque lavorino, dovunque si
trovino» (Amici di Dio, n. 294). E, per
essere santi, non c'è bisogno di
aspirare a grandi gesta: «Pensando a
quelli di voi che, mentre gli anni
passano, ancora sognano — sogni
vani, puerili, come quelli di Tartarino
di Tarascona — di dar la caccia ai
leoni nei corridoi di casa, dove al
massimo si può trovare un topolino o
poco altro; pensando a costoro,
ripeto, vi ricordo che la grandezza
consiste nel sostenere in modo
divino il compimento fedele dei
doveri abituali di ogni giorno, le lotte
quotidiane che riempiono di gioia il
Signore e che soltanto Lui e ciascuno
di noi conosciamo» (ibid., n. 8). Più in
breve: «Vuoi davvero essere santo?
— Compi il piccolo dovere d'ogni



momento: fa' quello che devi e sta' in
quello che fai» (Cammino, n. 815).

Davvero un messaggio per tutti,
semplice, piano, come abbiamo
appena detto. Tutto qui? Sì,
sostanzialmente non c'è altro da
aggiungere. Qualcuno potrebbe
domandarsi se esso ha ancora un
ruolo da svolgere oggi, se la sua
attualità dura ancora dopo il Concilio
Vaticano II. Infatti, come scrisse
Paolo VI, la proclamazione
universale alla santità può essere
ritenuto «l'elemento più
caratteristico dell'intero Magistero
conciliare e, per così dire, il suo fine
ultimo» (Motu proprio Sanctitas
clarior, 19.3.1969). Questa dottrina —
si potrebbe pensare — è stata ormai
ampiamente assimilata dalla
teologia, dalla pastorale e, ciò che più
conta, dalla coscienza dei fedeli.
Voltiamo pagina. San Josemaría
Escrivá ha esaurito la propria
missione. Non ha più nulla di



specifico, di originale, da dire. Il suo
messaggio si è sciolto ed è
scomparso, come il sale, nel
patrimonio dottrinale della Chiesa. È
giusto riconoscergli una funzione
storica all'interno di quella realtà
carismatica, maturata in Europa agli
inizi del secolo XX, che con il suo
dinamismo ha preparato il Concilio
sul piano spirituale e teologico. Ma
questa è una parabola ormai
conclusa. Ora i nuovi fenomeni
sociali e culturali hanno suscitato
altri bisogni, il mondo attende dal
Vangelo nuove risposte.

E invece il decreto pontificio
sull'eroicità delle virtù dell'allora
servo di Dio Josemaría Escrivá
parlava di attulità perenne del suo
messaggio: «Questo messaggio di
santificazione nelle e delle realtà
terrene appare provvidenzialmente
attuale nella situazione spirituale
della nostra epoca, così solerte
nell'esaltare i valori umani, ma



anche così proclive a cedere ad una
visione immanentista del mondo
separato da Dio. D'altra parte,
nell'invitare il cristiano alla ricerca
dell'unione con Dio attraverso il
lavoro, compito e dignità perenne
dell'uomo sulla terra, quest'attualità
è destinata a perdurare al di là dei
mutamenti dei tempi e delle
situazioni storiche, come fonte
inesauribile di luce spirituale».

Per capire tutto questo bisogna
partire da concetti di base non
parziali, unilaterali. Il messaggio del
santo non sta in quello che dice, ma
in quello che fa. Qui si trova non solo
il principale criterio ermeneutico di
ciò che dice, ma anche il segreto della
sua incidenza storica. Dal punto di
vista spirituale — e direi anche
teologico, se si ammette che la vita
dei santi è teologia viva — non ha
senso limitare la funzione del santo
all'eredità culturale da lui lasciata,
farne a tutti i costi l'esponente di una



scuola di pensiero. Con il suo
magistero quotidiano di santità, il
fondatore dell'Opus Dei ha aperto
una strada che ogni cristiano deve
percorrere. In certo modo si può
affermare che l'opera della
redenzione ricomincia tutti i giorni,
ogni volta che un cristiano nasce —
col battesimo — alla vita dello
Spirito. È soprattutto per questo che
egli sarà sempre attuale.

Nel lavoro, scoprire il volto di
Cristo

Egli ha insegnato a cercare Dio «nel
bel mezzo della strada», come amava
a dire. La sua specificità consiste
nell'aver messo a fuoco quello che a
buon diritto più considerarsi come il
problema chiave per coloro che sono
chiamati a vivere la fede nel
frastuono del mondo. Dove, cioè, è
molto difficile trovare spazi di quiete,
di raccoglimento; dove tutto è fonte
di dispersione, dove la pressione



degli impegni e delle scadenze tende
a fare di noi degli automi. Dove la
coerenza con la legge morale diviene
spesso eroica. È qui che egli ci
illumina, qui l'eloquenza del suo
esempio ci convince che anche noi
possiamo farcela. Nel suo messaggio
troviamo le armi che ci
consentiranno di affrontare la fatica
della santità.

La sua attualità sta nella profondità
della sua unione con Cristo. Gesù
sarà sempre contemporaneo di ogni
creatura. Raggiungerlo in un
contesto in cui tutto sembra
allontanarti da Lui ora non è più
illusione. Ora abbiamo la prova del
fatto che è possibile colmare d'amore
di Dio le piccole occupazioni che si
succedono nel corso delle nostre
giornate; è possibile, cioè, non
perdere un colpo, non concedersi
mai un calo di tensione, non
permettersi omissioni. Occorre
andare al di là delle proprie forze,



ma è possibile; basta ricordare che la
grazia ce ne dà la capacità e che e la
grazia viene dai sacramenti (con
quanta forza egli predicò sulla
necessità di accostarsi con frequenza
alla confessione e che irresistibile
fascino proviene dalle pagine che
scrisse sull'eucaristia!) e dalla
preghiera. È qui che si costruisce il
santo: «Un santo senza orazione?... —
Non credo a questa santità
(Cammino, n. 107). Il sentiero che
conduce alla santità è un sentiero di
orazione; e l'orazione deve attecchire
nell'anima a poco a poco, come il
piccolo seme che col tempo diverrà
albero frondoso» (Amici di Dio, n.
295). Ritorniamo così all'inizio: san
Josemaría ha insegnato una
preghiera che non ha nulla del
devozionalismo sterile, una
preghiera che si interseca, fino a
fondersi con esso, con il lavoro di
ogni giorno. Una preghiera che, nel
lavoro, ci fa scoprire il volto di Cristo.



Studi Cattolici, n. 501. Novembre
2002

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-perenne-
attualita-di-un-messaggio/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-perenne-attualita-di-un-messaggio/
https://opusdei.org/it/article/la-perenne-attualita-di-un-messaggio/
https://opusdei.org/it/article/la-perenne-attualita-di-un-messaggio/

	La perenne attualità di un messaggio

