
opusdei.org

La novità in Cristo

Dio si è fatto uomo per darci la
vita eterna, ma anche per
renderci felici nella vita
terrena. Questo saggio è una
riflessione sulle implicazioni
che per il cristiano ha la venuta
di Cristo sulla terra.

04/02/2009

Il senso di novità percorre tutto il
Vangelo, dall’Annunciazione di Maria
Vergine fino alla Risurrezione del
Signore. Il Nuovo Testamento parla
in mille modi diversi di un nuovo
inizio per l’umanità. La stessa parola



“vangelo” vuol dire proprio questo:
la “buona notizia”. Dall’inizio del suo
ministero pubblico, Cristo annuncia
apertamente la pienezza dei tempi e
la venuta del Regno di Dio: Il tempo
è compiuto e il Regno di Dio è
vicino; convertitevi e credete al
Vangelo [1]. Ma ciò non significa che
il Signore voglia cambiare tutto. Non
è un rivoluzionario o un illuminato.
Di fatto, per esempio, per parlare
dell’indissolubilità del matrimonio,
prende come punto di partenza ciò
che Dio fece alle origini, quando creò
la donna e l’uomo [2]. Anzi,
dichiara: non crediate che io sia
venuto ad abolire la legge o i Profeti; 
non sono venuto ad abolire, ma a
dare pieno compimento [3]; in
varie occasioni comandò poi ai
discepoli di compiere fedelmente i
comandamenti che Mosè aveva
comunicato al popolo da parte di Dio.

Tuttavia, nella predicazione del
Signore c’è, senza dubbio, un’aria



nuova, liberatrice. Da una parte la
dottrina di Gesù sviluppa elementi
già presenti nell’Antico Testamento,
come la rettitudine di intenzione, il
perdono, o la necessità di amare tutti
gli uomini senza discriminazioni, in
particolare i poveri e i peccatori. In
Cristo si compiono le antiche
promesse che Dio fece ai profeti.
D’altra parte, la chiamata del Signore
si dirige in modo radicale e
perentorio non a un popolo, ma a
tutti gli uomini, chiamati uno a uno.

La novità della presenza e dell’azione
di Gesù si percepisce anche in altro
modo, a prima vista sconcertante:
molti uomini lo respingono. Venne
fra i suoi, e i suoi non l’hanno
accolto [4], dice san Giovanni.
Questo rifiuto da parte degli uomini
mette ancor più in rilievo, se è
possibile, quanto erano
incondizionate la donazione e la
carità del Signore verso l’umanità.
Inoltre, questo rifiuto lo portò



direttamente alla morte sulla Croce,
liberamente abbracciata, sacrificio
unico e definitivo, fonte salvifica per
tutti gli uomini.

Ma Dio fu fedele alla sua promessa, e
la potenza del male non poté
impedire la donazione divina di
Gesù, come manifestò la
Risurrezione. La forza salvifica che
Dio introdusse nel mondo per mezzo
dell’Incarnazione di suo Figlio, e
soprattutto con la sua Risurrezione, è
la novità assoluta, universale e
permanente. Ciò si apprezza
dall’inizio della predicazione
apostolica: con traboccante allegria,
gli apostoli proclamarono per tutta la
Giudea, nell’Impero Romano e per il
mondo intero che Gesù era
risuscitato; che il mondo poteva
cambiare, che ogni donna, ogni
uomo potevano cambiare, non più
sottomessi alla legge del peccato e
della morte eterna. Cristo, assiso alla
destra del Padre, dice: ecco, io faccio



nuove tutte le cose [5]. In Cristo, Dio
ha preso di nuovo in mano le redini
del mondo e della storia umana,
immersi nel peccato, per portarli alla
loro piena realizzazione. Malgrado
tutte le difficoltà che incontrarono i
cristiani della prima ora, essi
guardavano al futuro con speranza e
ottimismo. E contagiarono la loro
fede a tutte le persone che avevano
intorno.

La novità della vita eterna dopo la
morte

Nel mondo pagano era normale
considerare il futuro come una
semplice ripetizione del passato. Il
cosmo esisteva da sempre e,
all’interno di grandi mutazioni
cicliche, sarebbe durato per sempre.
Secondo il mito dell’eterno ritorno,
tutto ciò che era già successo,
sarebbe tornato in futuro. In questo
contesto antropologico-religioso,
l’uomo poteva salvarsi sfuggendo



alla materia, in una specie di estasi
spirituale separato dalla carne; o
vivendo in questo mondo, come
diceva San Paolo, senza paura né
speranza [6]. Nei primi secoli del
Cristianesimo, i pagani seguono
un’etica più o meno retta; credono in
Dio o negli dei e dirigono loro un
culto assiduo, in cerca di protezione
e di consolazione; ma manca loro la
speranza certa di un futuro felice. La
morte era una semplice rottura, un
non senso.

D’altra parte, la volontà di vivere per
sempre è profonda nell’uomo, come
mostrano i filosofi, i letterati, gli
artisti, i poeti e, in modo eminente,
coloro che si amano. L’uomo
desidera continuare, e tale desiderio
si manifesta in molti modi: nei
progetti umani, nel desiderio di
avere figli, nel desiderio di influire
sulla vita di altre persone, di essere
riconosciuto e ricordato; in tal modo,
si può indovinare la tensione umana



verso l’eternità. C’è chi pensa
all’immortalità dell’anima; c’è chi
intende l’immortalità come
reincarnazione, c’è, infine, chi, di
fronte al fatto certo della morte,
decide di impegnarsi al massimo per
ottenere il benessere materiale o il
riconoscimento sociale: beni che non
saranno mai sufficienti, perché non
saziano, perché non dipendono solo
dalla propria volontà. In questo il
cristiano è realista, perché sa che la
morte è la fine di tutti i vani sogni
dell’uomo.

In mezzo al dilemma della morte e
dell’immortalità, il potere ricreatore
di Dio si fa presente nella vita,
passione e risurrezione di Cristo. Il
fedele cristiano, unito a Lui per il
Battesimo e gli altri sacramenti,
riproduce le principali sfide del
passaggio del Signore sulla terra.
Scrive San Paolo ai Romani: Per
mezzo del battesimo siamo stati
sepolti insieme a lui nella morte



affinché come Cristo fu risuscitato
dai morti per mezzo della gloria
del Padre, così anche noi possiamo
camminare in una vita nuova. Se
infatti siamo stati intimamente
uniti a lui a somiglianza della sua
morte, lo saremo anche a
somiglianza della sua risurrezione
[7].

Infatti, il cristiano ha la certezza che
Dio gli ha dato la vita creandolo a sua
immagine e somiglianza [8]. Sa che
quando sperimenta l’angoscia della
morte che si avvicina, Cristo agisce in
lui, trasformando le sue pene e la sua
morte in forza corredentrice. Ed è
certo che lo stesso Gesù, che egli ha
servito, imitato e amato, lo riceverà
in Cielo, colmandolo di gloria dopo la
morte. La grande e gioiosa verità
della fede cristiana è che, per la fede
in Cristo, l’uomo può superare
abbondantemente l’ultimo nemico
[9], la morte, aprendosi alla visione
perpetua di Dio e alla risurrezione



del corpo alla fine dei tempi, quando
tutte le cose si siano compiute in
Cristo.

La vita non termina qui; siamo sicuri
che il sacrificio nascosto e la
donazione generosa hanno un senso
e un premio che, per la misericordia
magnanima di Dio, vanno al di là di
ciò che l’uomo potrebbe sperare con
le proprie forze. Se talvolta ti inquieta
il pensiero di nostra sorella morte,
perché ti vedi così poca cosa, fatti
animo e considera: che cosa sarà il
Cielo che ci attende, quando tutta la
bellezza e la grandezza, tutta lafelicità
e l’Amore infiniti di Dio si
riverseranno nel povero vaso d’argilla
che è la creatura umana, per saziarla
eternamente, sempre con la novità di
una felicità nuova? [10].

I novissimi iniziano in certo modo
sulla terra

Benché sia certo che la novità
cristiana si riferisce principalmente



all’altra vita, all’Aldilà, la Chiesa
insegna che la novità della
Risurrezione di Cristo è già presente,
in un certo modo, sulla terra. Per
quanto l’universo, così come lo
conosciamo, possa durare, in realtà
siamo già “negli ultimi tempi”, siamo
sicuri che il mondo è stato redento,
perché Cristo ha vinto il peccato, la
morte, il demonio.

Il Regno di Dio è in mezzo a voi
[11]; in mezzo non solo con una
presenza esterna, ma anche dentro al
credente, nell’anima in grazia, con
una presenza reale, attuale, efficace,
anche se non ancora del tutto visibile
e completa. «Già dunque è arrivata
a noi l’ultima fase dei tempi (cfr 1
Cor 10, 11). Il rinnovamento del
mondo è irrevocabilmente
acquisito e in un certo modo
anticipato in questo mondo:
difatti la Chiesa già sulla terra è
adornata di vera santità, anche se
imperfetta (…). Siamo chiamati



figli di Dio, e lo siamo veramente
(cfr 1 Gv 3, 1), ma non siamo
ancora apparsi con Cristo nella
gloria (cfr Col 3, 4), nella quale
saremo simili a Dio, e lo siamo
veramente (cfr Gv 3, 2)» [12].

La Chiesa è depositaria in anticipo
sulla terra di questa presenza del
Regno di Dio; cammina come
pellegrina sulla terra, ma tutto il
potere salvifico di Dio agisce già in
qualche modo nel secolo presente,
per mezzo della Parola rivelata e
dei sacramenti, specialmente
dell’Eucaristia; potere salvifico
che si manifesta anche nella vita
santa dei cristiani, che vivono nel
mondo, senza essere del mondo
[13].

Questa realtà conferma la distinzione
che esiste tra l’ordine naturale e
l’ordine soprannaturale. La vita
soprannaturale, basata sulla fede e
sulla grazia di Dio, si inserisce



nell’anima del cristiano, anche se
non ha informato pienamente tutti
gli aspetti della sua esistenza. Il
cristiano vive unito a Dio e per Dio, e
si sforza di comunicare i beni divini
agli altri uomini. Nella vita futura, la
grazia, o vita soprannaturale, si
trasformerà in gloria, e l’uomo
raggiungerà un’immortalità
completa nella risurrezione dei
morti. Nella vita presente, invece,
anche se perfezionata dalla grazia,
l’esistenza umana possiede leggi
proprie, che si devono applicare ai
vari ambiti: personale, famigliare,
sociale e politico. La vita
soprannaturale accoglie, perfeziona e
porta alla pienezza la natura, senza
annullarla né sostituirla.

Un’altra conseguenza della tensione
tra il già e non ancora si esprime
nella nozione cristiana del tempo e
della storia. Per il pensiero pagano,
quasi sempre fatalista, gli eventi
della storia erano previsti e



determinati in anticipo dal fatum, il
destino. Il tempo passava intoccabile
e imperterrito, come spettatore muto
e passivo, inquadrando il corso della
storia. Ma il tempo cristiano non è
solo tempo che passa; è spazio creato
da Dio per la crescita e il progresso,
per la storia e la redenzione. Dio
agisce con la sua Provvidenza nel
tempo, per portare il mondo e la
storia verso la loro pienezza.

Il Signore ha voluto contare sulla
risposta intelligente e libera degli
uomini, sulle preghiere dei santi e
sulle buone azioni di molti, per
influire nel corso degli eventi. Fatti a
sua immagine, gli uomini possono
cambiare la storia: talvolta in modo
negativo, come è avvenuto con il
peccato di Adamo ed Eva; ma
soprattutto in un modo positivo
partecipando attivamente alla
realizzazione del disegno divino,
proprio perché l’evento più rilevante
ed efficace, quello che ha dato alla



storia del mondo il cambio più
radicale, è stato l’Incarnazione del
Figlio di Dio. Per questo, la
collaborazione umana più profonda
e duratura nei piani divini per
cambiare il corso della storia è stata
portata a termine dalla Madonna,
quando ha accolto il Figlio di Dio nel
suo seno con un deciso fiat!.

I cristiani vivono nel mondo
coscienti dei propri peccati e di quelli
altrui, ma convinti che il modo
migliore per approfittare del tempo è
servire Dio, per migliorare il mondo
che ci ha affidato. In qualche modo, il
tempo è plasmato dall’uomo, è
umanizzato. La tensione escatologica
si fa patente nella Provvidenza
divina, sempre presente nella vita
della Chiesa e di ogni cristiano. «la
creazione ha la sua propria bontà
e perfezione, ma non è uscita dalle
mani del Creatore interamente
compiuta. È creata “in stato di
via” (“in statu viae”) verso una



perfezione ultima alla quale Dio
l’ha destinata, ma che ancora deve
essere raggiunta. Chiamiamo
divina Provvidenza le disposizioni
per mezzo delle quali Dio conduce
la creazione verso questa
perfezione» [14]. Il Signore non ha
fatto tutto, dall’inizio fino all’ultimo
dettaglio. Poco a poco, contando
sull’intelligenza e sulla perseverante
collaborazione delle creature, le va
avvicinando tutte verso il fine. Come
abbiamo visto, il potere salvifico di
Dio normalmente si fa presente nella
vita dell’uomo in modo nascosto e
interiore; in modo simile, la
Provvidenza divina agisce
soavemente e in modo ordinario,
non solo nei grandi eventi, ma anche
in quelli che, apparentemente, sono
più piccoli. Il Signore invita alla
piena fiducia: Non preoccupatevi
dunque dicendo: “Che cosa
mangeremo? Che cosa berremo?
Che cosa indosseremo?”. Di tutte
queste cose vanno in cerca i



pagani. Il Padre vostro celeste,
infatti, sa che ne avete bisogno.
Cercate invece, anzitutto, il regno
di Dio e la sua giustizia, e tutte
queste cose vi saranno date in
aggiunta [15].

Dio, che è la bellezza, la grandezza, la
sapienza, ci annuncia che gli
apparteniamo, che siamo stati scelti
come oggetto del suo amore infinito. È
necessaria una forte vita di fede per
non sciupare questa meraviglia che la
Provvidenza divina affida alle nostre
mani: ci vuole una fede come quella
dei Magi, che ci faccia convinti che né
deserto, né tempeste, né la quiete delle
oasi ci impediranno di giungere alla
meta della Betlemme eterna, della vita
definitiva con Dio [16]. Dall’inizio
della sua esistenza terrena, il Signore
ha chiamato colei che sarebbe stata
la Madre di suo Figlio con una
straordinaria abbondanza di doni,
umani e soprannaturali. Concepita
senza peccato originale, Lei era la 



piena di grazia [17]. Durante la sua
vita, in mezzo a infinite prove e
oscurità, ha vissuto eroicamente la
fede, rafforzando con il suo esempio i
primi discepoli. Alla fine della sua
vita, esente da qualsiasi peccato, fu
assunta in cielo in corpo e anima,
partecipando per sempre, come
Regina degli Angeli e di tutta la
creazione, alla gloria del Signore. In
lei si è verificata pienamente la
promessa divina di portare gli
uomini alla gloria. Per questo, la
Madonna è per ogni uomo spes
nostra, faro che ci illumina e causa
della nostra speranza.

Paul O'Callaghan: Professore
ordinario di Antropologia Teologica
presso la Pontificia Università della
Santa Croce.

NOTE

(1)Mc 1, 15.

(2) Cfr. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.



(3) Mt 5, 17.

(4) Gv 1, 11.

(5) Ap 21, 5.

(6) Cfr. 1 Ts 4, 13; Ef 2, 12.

(7) Rm 6, 4-5.

(8) Cfr. Gn 1, 27.

(9) 1 Cor 15, 26.

(10) Solco, n. 891.

(11) Lc 17, 21.

(12) Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 48.

(13) Cfr. Gv 17, 14.

(14) Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 302.

(15) Mt 6, 31-33.

(16) È Gesù che passa, n. 32.



(17) Lc 1, 28.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-novita-in-cristo/
(06/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-novita-in-cristo/
https://opusdei.org/it/article/la-novita-in-cristo/

	La novità in Cristo

