
opusdei.org

La libertà, la politica
e l’Opus Dei

Raccogliamo alcuni testi in cui
si nota l’atteggiamento di San
Josemaría su temi politici, di
fronte a calunnie e false
informazioni sull’Opus Dei.

21/06/2009

Raccogliamo alcuni testi del libro Il
Fondatore dell’Opus Dei (III), di A.
Vázquez de Prada in cui si nota
l’atteggiamento di San Josemaría su
temi politici, di fronte a calunnie e
false informazioni sull’Opus Dei.



Le difficoltà che l’Opera incontrò
negli anni Sessanta non provenivano
dall’opposizione di una sola persona
o di un determinato gruppo. Il
Fondatore dovette affrontare
resistenze di ogni genere, come
accade a qualsiasi istituzione di un
certo peso storico. Qualcosa è già
stato detto in relazione al periodo
postconciliare. Si può aggiungere che
ci furono attacchi provenienti dagli
ambienti politici. Il Fondatore
dovette affrontare nuove dicerie e
falsità sull’Opera, che venivano
periodicamente diffuse.

Le campagne diffamatorie ebbero
origine in Spagna e si estesero ben
presto ad altri Paesi. Il Fondatore vi
era talmente abituato che le
contrarietà non gli facevano perdere
la pace o la gioia, ma solo il tempo.
Dietro agli attacchi all’Opera era
solito vedere la Provvidenza di Dio,
che li utilizzava come strumenti di
purificazione spirituale. Durante una



di queste campagne, così scriveva ai
suoi figli, con grande serenità:

“Non abbiamo mai smesso di vedere
l’intervento della Provvidenza Divina
nelle manciate di fango che
periodicamente ci vengono buttate
addosso, con una frequenza che
permette di individuare la mano
poco pulita di alcuni santi uomini e
dei loro corifei... Benedico Dio,
perché quando il Nilo usciva dal suo
letto, poi vi ritornava – tutto torna
sempre vittoriosamente a posto – e i
campi inondati restavano asciutti e
fecondi”1.

Non ingaggiava una lotta senza
quartiere con chi lo insultava. Era
una gara d’amore e una semina di
pace e di gioia. Furono attacchi e
campagne denigratorie condotti
talvolta con passionalità, con
settarismo o malafede. In quei casi, il
consiglio del Fondatore era:
“Comprendere che non ci



comprendano” 2, atteggiamento
liberale e generoso di chi è pronto a
perdonare gli errori e a rivestirsi dei
sentimenti di Cristo, per voler bene
sia ai fratelli in Cristo, sia ai nemici
della Chiesa, che vorrebbero
rinchiudere i cristiani nelle
catacombe.

“Non cambiamo le carte in tavola: è
logico che i nemici di Dio e della sua
Chiesa non ci amino. Ed è altrettanto
logico che, nonostante tutto, noi li
amiamo: caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu!3”.

A parole e con gli scritti, il Fondatore
non si stancava mai di parlare di
libertà ai suoi figli. Perché lo faceva?
Il motivo sarebbe potuto essere la
situazione politica della Spagna dopo
tanti anni di governo autoritario, ma
in realtà l’insistenza di mons. Escrivá
non riguardava esclusivamente
questo o quel Paese. La sua dottrina
aveva una profonda dimensione



fondazionale e per questo insisteva
tanto su questo tema: “Non mi
stancherò mai di ripetere che una
delle caratteristiche più evidenti
dello spirito dell’Opus Dei è l’amore
per la libertà e per la comprensione:
sul piano umano, voglio lasciarvi in
eredità l’amore per la libertà e il
buon umore”4.

San Josemaría brandiva alta la
bandiera della libertà. Ringraziava
Dio di tutto cuore perché gli aveva
concesso di affrontare “la grande
avventura della libertà”5. Non
appena i suoi figli arrivavano
all’Opera, insegnava loro la libertà.

La sua vita fu una continua lotta per
la libertà di spirito, perché soltanto la
libertà personale rende l’uomo
“capace di meritare o di offendere, di
perdonare o di serbare rancore, di
odiare o di amare”6. Inoltre, il “dono
prezioso della libertà” che il
Fondatore esaltò tante volte, era così



necessario che, se mancava, gli
apostolati dell’Opus Dei soffocavano.
“La libertà e la conseguente
responsabilità sono il sigillo
dell’attività laicale, anche
nell’apostolato”7.

La libertà, “caratteristica essenziale
dello spirito” dell’Opus Dei, era
implicita, fin dal 1928, nella vita e
nell’apostolato dei suoi futuri
membri. “Anche tra i cattolici che
sembrano responsabili e devoti, è
frequente l’errore di pensare di
essere obbligati soltanto a compiere i
propri doveri familiari e religiosi e
non i doveri civici. Non è egoismo,
ma solo mancanza di formazione”8.

Di conseguenza, il Fondatore
difendeva energicamente il diritto
dei cattolici di intervenire
attivamente nella vita pubblica. A
coloro che si impegnavano nei partiti
politici, nella pubblica
amministrazione o rivestivano



cariche di governo, aveva sempre
ricordato che lo facevano a titolo
personale. Un principio molto chiaro.
Don Josemaría, per esempio, scrisse
che in politica ogni membro
dell’Opera è personalmente libero e,
dunque, unico responsabile delle
proprie azioni o idee: “I Direttori
dell’Opera non potranno mai
imporre un criterio politico o
professionale, ossia temporale, ai
propri fratelli”9.

A chi aveva scelto la politica come
professione, ripeteva: “Come tutti gli
altri membri dell’Opera, voi, quando
operate nel vostro ambito, non fate
valere la vostra condizione di
cattolici né di membri dell’Opus Dei;
non vi servite della Chiesa né
dell’Opera: perché sapete che non
potete immischiare né la Chiesa di
Dio né l’Opera in cose contingenti
(…). Voi che sentite vocazione per la
politica lavorate senza timore e
tenete presente che, se vi tiraste



indietro, fareste un peccato di
omissione. Lavorate con serietà
professionale, senza trascurare le
esigenze tecniche del vostro lavoro,
per prestare un servizio cristiano a
tutto il vostro Paese, pensando alla
concordia fra le nazioni”10.

L’Opus Dei rimane, quindi, fuori
dalla politica: “Libertà, figli miei.
Non aspettatevi mai che l’Opera vi
dia consegne temporali”11.

In quegli anni, in Spagna, il diritto di
scelta e di azione politica di cui deve
godere ogni cittadino non era
rispettato, perché il regime del
Generale Franco era nato durante la
guerra civile (1936-1939), ed era
costruito su premesse che offrivano
giustificazione a un esercizio
autoritario e personale del potere.

Nel 1957 Franco volle rinnovare il
Governo12 e distribuì gli incarichi fra
le forze politiche che componevano il
Movimento Nazionale: falangisti,



tradizionalisti carlisti, democratici
cristiani franchismi, monarchici
legittimisti, e, come aveva già fatto in
precedenza, personaggi al vertice
della Pubblica Amministrazione di
cui apprezzava la competenza
professionale13. Motivo del
cambiamento furono lo studio e
l’applicazione delle riforme sociali,
politiche, amministrative ed
economiche di cui la nazione aveva
bisogno. Ad ogni modo, il nuovo
governo era il prodotto della
concezione di unità nazionale,
politica e sociale del Capo dello Stato,
che escludeva il pluralismo politico e
sociale14.

Uno degli obiettivi del nuovo
Governo era di allineare l’economia
spagnola a quella del mondo
occidentale. I colloqui con il Fondo
Monetario Internazionale e con la
OCSE misero in evidenza la necessità
di un piano di stabilizzazione e di
misure liberalizzatici proprie di



un’economia di mercato. Se ne
occuparono il Ministro delle Finanze
Mariano Navarro Rubio e il Ministro
del Commercio, Alberto Ullastres,
sostenuti dal consenso della maggior
parte degli operatori economici. Il
Piano di Stabilizzazione fu approvato
nel luglio 1959. Due anni dopo
cominciarono gli studi per i futuri
Piani di Sviluppo, che consentirono
l’espansione dell’economia.

La presenza nel Governo spagnolo di
due membri dell’Opus Dei, Navarro
Rubio e Ullastres, suscitò commenti
di diversa natura negli ambienti
politici e sociali. Alcuni settori del
Movimento Nazionale li definirono,
in senso spregiativo, ‘tecnocrati’15,
per alludere con questa etichetta alla
loro appartenenza all’Opus Dei e
squalificarli sul piano politico. In
realtà, se costoro furono nominati
ministri fu soltanto per volontà di
Franco, che assommava tutti i poteri



dello Stato, e, naturalmente, per loro
libera scelta.

Il far parte dell’Opus Dei non ne
condizionò mai le decisioni politiche,
salvo per quanto riguarda il rigore
professionale e la sensibilità morale
nell’esercizio del mandato. Anch’essi,
come gli altri colleghi di governo
cattolici16, cercavano di prendere
secondo coscienza le decisioni di
carattere politico ed erano
consapevoli che l’azione politica
doveva rispecchiare la fede che
professavano17.

Diversi testimoni raccontano che,
dopo la nomina di Alberto Ullastres,
un Cardinale si sentì in dovere di
congratularsi con il Fondatore, il
quale, però, lo interruppe con
decisione: “A me non interessa per
nulla, non mi riguarda; per me è lo
stesso che sia ministro o spazzino:
l’unica cosa che mi interessa è che si
faccia santo con il suo lavoro”18.



Il successo del piano di
stabilizzazione rese possibili i
successivi Piani di Sviluppo19. Nel
corso del 1962, giravano voci di
cambiamenti nel Governo, anche per
dare risposta alle domande di una
società sempre più consapevole dei
propri diritti politici e sociali20.
Durante la crisi di Governo21, il
Fondatore seppe che in alcuni settori
della vita pubblica spagnola l’Opera
era considerata come un gruppo
politico. La Segretaria Generale
dell’Opus Dei emise allora un
comunicato che, fra l’altro,
affermava: “I membri dell’Opus Dei
sono completamente liberi nel
pensiero e nell’azione politica, come
qualsiasi altro cittadino cattolico.
Dentro l’istituzione possono esserci, e
di fatto ci sono, persone di idee
politiche differenti e addirittura
opposte, ma l’Opus Dei non ha
assolutamente nulla a che vedere con
i meriti o i demeriti dell’azione
personale dei suoi membri. Deve



essere dunque chiaro che l’Opus Dei
non è legato a nessuna persona, a
nessun regime e a nessuna idea
politica”22.

Non era raro che persone in visita
dal Fondatore, sia autorità civili che
ecclesiastiche, gli domandassero
perché l’Opus Dei non assumesse una
posizione politica chiara, per far
capire da che parte stava. Oppure
perché non dava ai suoi figli
orientamenti in questo campo.

Il Fondatore non si stancava di
ripetere loro che “i membri dell’Opus
Dei svolgono l’azione politica in
piena libertà, nella misura che
ritengono opportuna e quindi con
responsabilità personale, secondo
quanto detta loro la propria
coscienza di cittadini cristiani, e non
tollerano che altri possano essere
coinvolti nelle legittime decisioni che
ciascuno di loro ha preso”23.



Gli venivano fatte molte pressioni
perché obbligasse i membri
dell’Opus Dei a ritirarsi dal Governo
spagnolo. Ma egli rispondeva che
non era in suo potere limitare o
condizionare la libertà di qualsiasi
suo figlio. Non competeva a lui
pronunciarsi autorevolmente sotto il
profilo dottrinale su un regime
politico, ma alla Santa Sede o ai
Vescovi del Paese in questione24.
Intimare ai suoi figli di ritirarsi da
quello o da qualunque altro governo
non condannato dall’autorità
ecclesiastica sarebbe stato un
tradimento dello spirito dell’Opus
Dei.

Negli anni Sessanta, mentre era in
corso una violenta campagna contro
l’Opera in diverse nazioni, uno dei
Direttori della Commissione
Regionale della Spagna ricorda di
avergli sentito dire una semplice
frase, che nascondeva tuttavia grandi
sofferenze: “Figlio mio, se questi tuoi



fratelli non fossero ministri, io avrei
molti meno problemi; ma se io dessi
questa indicazione, non rispetterei la
loro libertà e distruggerei l’Opera”25.

La lontananza dalla Spagna e la vita
ritirata a Roma non scongiuravano il
trattamento ingiusto e calunnioso di
cui veniva fatto periodicamente
oggetto, anche da parte di vari organi
di stampa. Egli non perdeva la pace,
né vi dava troppa importanza.
Quando, tuttavia, gli attacchi contro
l’Opera diventarono attacchi contro
la Chiesa, il Fondatore, per
difenderla, il Fondatore, per
difenderla, non volle più sopportare
in silenzio le ingiurie.

Accadde nei primi mesi del 1964,
quando in Olanda si scatenò una
durissima campagna contro l’Opus
Dei, con ripercussioni in molti altri
Paesi. Motivo? La principessa Irene,
figlia della regina di Olanda, si era
convertita al cattolicesimo e un



sacerdote dell’Opus Dei era stato lo
strumento di Dio per la sua
conversione.

Il Padre, per dissipare la tristezza e il
timore dei suoi figli in Olanda, scrisse
loro invitandoli a seguire la sua bella
norma di condotta:

“Quando il Signore permette che
gruppi di fanatici si sfoghino, con
tante calunnie, è segno che voi e io
dobbiamo saper tacere, pregare,
lavorare, sorridere… e aspettare. Non
date importanza a queste
sciocchezze: amate veramente tutte
le anime. Caritas mea cum omnibus
vobis in Cristo Iesu!”26.

Della gravità e della viltà degli
attacchi rende l’idea la lettera che il
27 marzo 1964 il Fondatore inviava a
mons. Jan Van Dodewaard, Vescovo
di Haarlem, per fargli gli auguri di
Pasqua:



“Continuano ad arrivarmi da codesta
amata Nazione pubblicazioni nelle
quali ci riempiono di ingiurie, di
falsificazioni e di calunnie così
mostruose che, nonostante sia quasi
un sacerdote anziano, non me le
sarei potute immaginare neppure
lontanamente. Ma non si preoccupi,
Eccellenza, perché tutto ciò mi fa
amare ancor di più l’Olanda e tutti gli
olandesi”27.

Si vede con chiarezza che il suo
programma abituale con cui
affrontava le contrarietà (“tacere,
pregare, lavorare e sorridere”) si
avviava a una sostanziale modifica,
con la ferma decisione di procedere a
proclamare la verità, ad assumere la
difesa dell’onore di Dio, della Chiesa
e del Romano Pontefice.

Un atteggiamento insieme coraggioso
e caritatevole, che nasceva dal
proposito di non tollerare infamie
contro Dio e coloro che lo servono.



Diverso era il caso delle ingiurie
personali, che avrebbe comunque
sopportato come aveva sempre fatto.

“Dovete sempre stare all’erta: vigilate
et orate, sempre sereni, con la gioia,
la pace e il coraggio di chi è nel
giusto. Non possiamo tacere, perché
l’Opera, nostra Madre, è e sarà
ancora minorenne, nonostante il
passare degli anni, e ha bisogno che i
suoi figli la difendano veritatem
facientes in caritate. Ho scritto al
Santo Padre tre volte, e oggi la
quarta, perché bisogna toglierci il
fango di dosso. Devo dire che il Papa
ha per noi molto affetto e lo
dimostra”28.

Una settimana dopo ribadiva:

“Ora è necessario che non
dimentichiate il consiglio evangelico:
vigilate et orate! Non possiamo più
tollerare la calunnia e l’insinuazione
velenosa: su cento casi, cento hanno



origine nella mia amatissima Spagna.
Basta!”29.

Aveva deciso di non tacere su ciò che
riguardava la Chiesa e l’Opera. In
varie occasioni dovette prendere la
penna, poiché giungevano a Roma,
dalla Francia e dalla Spagna, gli
schizzi di fango di campagne di
stampa che travisavano la natura
spirituale dell’Opus Dei, negandone
anche la dimensione universale30. In
questi casi esponeva al Papa la realtà
oggettiva dei fatti, la falsità delle
accuse e l’origine degli attacchi.
Com’era logico, questi sgradevoli
avvenimenti, anche se non gli
toglievano la pace interiore, lo
facevano soffrire. Visti dall’alto,
erano un cumulo di bassezze, di
meschinità, di piccinerie:

“Mi ha fatto pena leggere l’osceno e
mordace anonimo che hanno inviato
dalla Spagna. È inevitabile che il
demonio non sia contento: quando



va bene per gli agnelli non va bene
per i lupi. L’ho bruciato. State
tranquilli perché il vostro lavoro e
quello dei vostri fratelli – l’Opus Dei –
sale fino in Cielo come un profumo
soave”31.

Come far fronte alle maldicenze dei
nemici di Dio e della sua Chiesa? Il
Fondatore pensò fosse utile
concedere interviste a giornali di
diverse nazioni. La prima fu
concessa al corrispondente di Le
Figaro e pubblicata nel maggio
196632. L’intenzione era semplice:
dire la verità, ribadendo
instancabilmente che nell’Opus Dei
tutti agiscono con completa libertà
personale, senza che la diversità
nell’agire o nelle opinioni costituisca
un problema, poiché “il pluralismo
che esiste ed esisterà sempre fra i
membri dell’Opus Dei è una
manifestazione di buono spirito, di
onestà di vita, di rispetto per le
legittime opzioni di ciascuno”33.



Il Fondatore era veramente un
romantico, che lottava per la libertà
senza fare politica34. La politica è
l’arte del governo, tanto varia nel
metodo e nelle fonti che la ispirano,
ma non bisogna dimenticare che è
anche la porta di accesso al potere.
Per mons. Escrivá il rispetto per
libertà era la miglior garanzia di
unità interna nell’Opera, mentre
l’ambizione di potere avrebbe
portato rapidamente alla
disgregazione. Tale è la condizione
dell’uomo: una perenne tentazione di
imporre la propria volontà agli altri.
Per queste ragioni, oltre che per
quelle soprannaturali, il Fondatore
affermava che “un Opus Dei
impegnato in politica è un fantasma
che non è mai esistito, non esiste e
non potrà mai esistere: l’Opera, se
accadesse questa impossibile
eventualità, si dissolverebbe
immediatamente”35.

Note



1. Lettera a Florencio Sánchez Bella,
in EF-640229-2.

2. Cfr Vicente Mortes Alfonso, Sum.
7234.

3. Lettera ai suoi figli in Spagna, in
EF-651002-1. Sulla sua santa
tolleranza e comprensione, un teste
del processo sulla vita e le virtù del
Fondatore dell’Opus Dei racconta che
una volta gli fece visita una persona
che gli disse: “Padre, io sono ebreo”.
Mons. Escrivá gli rispose: “E allora?”.
“Sono anche massone”. “Ma sei
anche figlio di Dio, no?”. E lo
abbracciò. (Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097).

4. Lettera 31-V-1954, n. 22.

5. Lettera 8-XII-1949, n. 61.

6. Lettera 30-IV-1946, n. 1.

7. Lettera 12-XII-1952, n. 37.



8. Lettera 9-I-1932, n. 46. Il Fondatore
suggeriva che già nei catechismi per i
bambini fossero enunciati i principi
di dottrina sociale, “sui quali non si
può cedere quando si opera nella
vita pubblica; e che si affermasse,
nello stesso tempo, il dovere di agire,
di non astenersi, di prestare la
propria collaborazione per servire
con lealtà e con libertà personale, il
bene comune” (ibidem, n. 45). Solco,
n. 301 dà una risposta a quanti
vorrebbero rinchiudere la religione
nel privato delle coscienze: “Non è
vero che vi sia opposizione tra
l’essere buon cattolico e il servire
fedelmente la società civile. Non c’è
motivo di scontro tra la Chiesa e lo
Stato, nel legittimo esercizio della
loro rispettiva autorità, di fronte alla
missione che Dio ha loro affidato.
Mentono – proprio così, mentono –
quelli che affermano il contrario.
Sono gli stessi che, in ossequio a una
falsa libertà, vorrebbero



‘amabilmente’ che noi cattolici
tornassimo nelle catacombe”.

9. Lettera 9-I-1932, n. 50.

10. Lettera 9-I-1959, n. 51.

11. ibidem, n. 36.

12. Il Governo era stato cambiato già
nel settembre 1942, nel luglio 1945 e
nel luglio 1951.

13. Il governo del 1957 era così
costituito: Sottosegretario alla
Presidenza: Luis Carrero Blanco,
militare, pienamente identificato con
le idee di Franco; Affari Esteri:
Fernando María de Castiella y Maiz,
Democratico cristiano franchista;
Interni: Camilo Alonso Vega, militare,
franchista y monarchico; Giustizia:
Antonio Iturmendi Bañales,
tradizionalista carlista; Esercito:
Antonio Barroso y Sánchez-Guerra,
militare e monarchico; Avaizione:
José Rodríguez y Díaz de Lecea,



militare; Marina: Felipe José
Abárzuza Oliva, militare; Finanze:
Mariano Navarro Rubio, avvocato del
Consiglio di Stato; Industria: Joaquín
Planell Riera, militare e ingegnere
industriale; Commercio: Alberto
Ullastres Calvo, Docente di Economia;
Opere Pubbliche: Jorge Vigón
Suerodíaz, militare e monarchico
legittimista; Agricoltura: Cirilo
Cánovas García, Ingegnere
Agronomo; Lavoro: Fermín Sanz-
Orrio y Sanz, falangista; Edilizia
Pubblica: José Luis Arrese y Magra,
falangista; Educaizone: Jesús Rubio
García-Mina, falangista;
Informazione e Turismo: Gabriel
Arias-Salgado y de Cubas, franchista;
Segretario Generale del Movimiento:
José Solís Ruiz, falangista; Ministro
senza portafogli: Pedro Gual Villalbí,
economista.

14. Cfr la Dichiarazione
programmatica del Governo, sui
quotidiani spagnoli del 28-II-1957.



15. Alberto Ullastres dichiarò, alcuni
anni dopo: “Eravamo servitori dello
Stato e avevano ragione di chiamarci
così. Eravamo stati chiamati perché i
politici non si intendevano di
economia, allora scienza
praticamente nuova in Spagna, e
chiamarono noi tecnici; in
particolare me, che mi consideravo e
mi considero un tecnico. Ad alcuni
politici la cosa risultò
particolarmente fastidiosa”. (Citato
da Laureano López Rodó, Memorias,
tomo I, Madrid 1990, p. 91).

16. Alcuni ministri erano membri di
associazioni di fedeli e non per
questo le rappresentavano in
governo.

17. Conviene ricordare che la
Gerarchia della Chiesa in Spagna non
si pronunciò mai contro la
partecipazione dei cattolici alle
istituzioni politiche del regime di
Franco.



18. Julián Herranz, Sum. 3905.

19. Il Commissariato del Piano di
Sviluppo fu creato il 26 gennaio 1962,
su suggerimento della Banca
Mondiale e dell’OCSE. Ne fu
nominato commissario Laureano
López Rodó. Il Commissario fu posto
alle dipendenze della Presidenza del
Governo, nonostante l’opposizione di
Navarro Rubio, che desiderava farlo
dipendere dal Ministero delle
Finanze. Per questo motivo, Navarro
Rubio rassegnò le dimissioni, che
Franco respinse. Cfr la testimonianza
di Mariano Navarro Rubio in Franco
visto por sus ministros, Barcellona
1981, p. 90.

20. Per farsi un’idea dell’evoluzione
della società spagnola e dei suoi
problemi, è opportuno ricordare
alcuni avvenimenti significativi del
1962: gravi problemi di lavoro e
agitazioni sindacali, particolarmente
acuti in Vizcaja, nelle Asturie e a



Barcellona; una forte crisi nel
sindacato unico universitario; il
primo incontro dell’opposizione
interna ed esterna, in occasione del
Congresso del Movimento europeo
tenutosi in giugno a Monaco di
Baviera; la richiesta del governo
spagnolo di entrare nel Mercato
Comune; l’acutizzarsi del dissenso
delle organizzazioni operaie
cattoliche. Inoltre, Il Principe Juan
Carlos di Borbone si sposò nel mese
di maggio, rafforzando la scelta in
suo favore da parte del Capo dello
Stato. Ci fu poi l’apertura del Concilio
Vaticano II, che tante ripercussioni
avrebbe avuto anche in Spagna.

21. Nel 1962, uno dei cambiamenti
più significativi nel governo fu la
nomina di Manuel Fraga Iridarne a
Ministro dell’Informazione e del
Turismo. Fraga si era posto come
obiettivo la promulgazione di una
Legge sulla stampa che garantisse
maggiore libertà d’informazione. Tra



i nuovi ministri ci fu Gregorio López
Bravo, ingegnere navale e membro
soprannumerario dell’Opus Dei, che
dal 1960 era Direttore Generale
dell’Istituto Spagnolo per la moneta
estera.

22. Comunicato della Segreteria
Generale dell’Opus Dei, Roma, 17-
VI-1962. Per capire l’origine degli
erronei giudizi sull’Opera, occorre
tener presente che, non essendovi a
quel tempo in Spagna libertà di
associazione politica e neppure i
canali per l’espressione del
pluralismo, talune manifestazioni
religiose, culturali e sociali, che per
loro natura sono estranee a tale
ambito, potevano acquistare una
valenza politica. D’altra parte, chi
pensava a un coinvolgimento politico
dell’Opus Dei non teneva presente
che l’Opus Dei è per sua natura, e
cominciava a esserlo anche di fatto,
una realtà universale. Forse per
questo furono generalizzate



circostanze contingenti che
riguardavano invece soltanto la
Spagna.

23. Lettera 7-X-1950, n. 36. Vincente
Mortes Alfonso, teste al processo di
canonizzazione, era membro
soprannumerario dell’Opus Dei.
Dall’aprile 1957 ricoprì alti incarichi
politici e dal 1969 fino al 1973 fu
Ministro per l’Edilizia pubblica. Ecco
la sua testimonianza: “In diverse
occasioni gli esternai il mio dolore
per l’incomprensione e le calunnie di
determinate persone o gruppi politici
della Spagna circa l’Opus Dei e la
politica. Il Padre mi rispose sempre
che dovevo mettere in pratica la
carità, annegare il male
nell’abbondanza del bene, ‘dare
lepre per gatto’ e comprendere che
non ci comprendessero. Tuttavia, mi
diceva che avevo il dovere, per il
buon nome della Chiesa e dell’Opera,
di chiarire la verità con tutta la forza
necessaria, cercando di non



offendere le persone, bensì di
segnalare gli errori, sempre in tono
cordiale e disteso. Mi raccomandava
sempre di ascoltare gli altri, di lasciar
loro esprimere le proprie opinioni in
piena libertà e, quando esponevo le
mie, di partire dall’idea che non ci
sono altri dogmi che quelli definiti
dalla Chiesa e quindi che quasi tutto
in politica è discutibile” (Sum. 7234).

24. Cfr Javier Echevarría, Sum. 2247.

25. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6845. Cfr anche le interviste con
Jacques Guillemé-Brûlon, del 16-
V-1966, e con Tad Szulc, del 7-X-1966,
in Colloqui, nn. 38 e 48.

26. Lettera ai suoi figli in Olanda, in
EF-640320-2. Due mesi prima aveva
scritto per rasserenarli: “Carissimi
figli, Gesù mi protegga tutti voi
sempre in laetitia! Spero, lo so, che
accadranno tante cose belle nella
stupenda terra dei tulipani.
Mangiate, dormite, divertitevi,



perché non c’è motivo per fare
diversamente”. (Lettera, in
EF-640519-1).

27. Lettera, in EF-640327-1.

28. Lettera ai suoi figli in Spagna, in
EF-651002-1.

29. Lettera a Florencio Sanchez-Bella,
in EF-651009-2. Sull’origine delle
calunnie, il Fondatore dichiarava nel
1971: “L’origine è in Spagna e solo in
Spagna, per la gelosia religiosa di
alcuni, per la passione politica di
pochi altri, molto pochi, e per la
superficialità di quanti ripetono ciò
che sentono, perché li diverte”. (ABC,
Madrid, 24-III-1971, intervista di
Julián Cortés Cavanillas).

30. Sulle falsità diffuse da Le Monde,
cfr Lettere a mons. Angelo
Dell’Acqua, in EF-641112-1; in
EF-650919-1; in EF-650921-1; su
quelle della rivista La Croix, articoli
del 26 aprile 1966 e giorni successivi,



cfr Lettera, in EF-660511-1; sulla
campagna organizzata da Le Nouvel
Observateur e Le Canard Enchaîné,
cfr Lettera, in EF-660611-1.

31. Lettera a Richard Stork,
consigliere dell’Opus Dei nel Regno
Unito, in EF-661201-1.

32. Il corrispondente era Jacques
Guillemé-Brûlon. Con questa e con
altre interviste, rilasciate nel 1967 e
nel 1968 su temi di attualità
(situazione post-conciliare,
organizzazioni religiose, apostolati
dell’Opus Dei, ecc.) fu edito il libro 
Colloqui con mons. Escrivá.
All’articolo di Le Figaro fu dato il
titolo L’apostolato dell’Opus Dei nei
cinque continenti (cfr nn. 34 e ss.).

33. ibidem, n. 38.

34. Cfr Lettera a Juan di Borbone, in
EF-661121-1.

35. ABC (Madrid), 34-III-1966.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-liberta-la-
politica-e-lopus-dei/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-liberta-la-politica-e-lopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/la-liberta-la-politica-e-lopus-dei/
https://opusdei.org/it/article/la-liberta-la-politica-e-lopus-dei/

	La libertà, la politica e l’Opus Dei

