
opusdei.org

La forza del
fermento

Quando lottiamo per far bene
agli occhi di Dio il nostro
lavoro, per renderlo santo,
stiamo migliorando il mondo,
perché vi introduciamo la
carità. Un lavoro fatto in questo
modo diventa fermento per la
società.

13/05/2015

La società è un tessuto di relazioni
tra gli uomini. Il lavoro, la famiglia e
le altre circostanze della vita creano
una trama di vincoli, nella quale la



nostra esistenza è quasi intessuta[i],
sicché quando cerchiamo di
santificare la nostra professione, la
particolare situazione familiare o gli
altri doveri quotidiani, non stiamo
santificando una fibra isolata, ma
l'intero tessuto sociale.

Questa attività santificante trasforma
i cristiani in un potente fermento per
dare ordine al mondo, affinché
rispecchi meglio l'amore con il quale
è stato creato. Quando la carità è
presente in una qualsiasi attività
umana, si riducono gli spazi di
egoismo, principale fattore di
disordine nell'uomo, nelle sue
relazioni con gli altri e con le cose.
Così, portatori dell'Amore del Padre
in mezzo alla società, i fedeli laici «ivi
sono da Dio chiamati a contribuire,
quasi dall'interno a modo di
fermento, alla santificazione del
mondo mediante l'esercizio della
loro funzione propria e sotto la guida
dello spirito evangelico»[ii].



L'efficacia trasformatrice del lievito
cristiano nel lavoro dipende, in gran
parte, dal fatto che ognuno si adoperi
a raggiungere una preparazione
adeguata. Questa non deve limitarsi
all'istruzione specifica – tecnica o
intellettuale – che ogni professione
richiede. Vi sono altri aspetti che,
essendo imprescindibili per
raggiungere un'autentica
“competenza" umana e cristiana,
esercitano un'influenza assai diretta
nei rapporti lavorativi e sociali che
traggono origine dal lavoro e che
sono fondamentali per ordinare a
Dio il tessuto sociale.

Essere del mondo senza essere
mondani

Il cristiano che è chiamato a
santificarsi nella sua professione
deve essere del mondo, ma non deve 
essere mondano. Cerca il benessere
temporale, ma non lo considera il
bene supremo. Riconosce con



realismo la presenza del male, ma
non si scoraggia quando vi s'imbatte;
cerca piuttosto di riparare e di lottare
con più impegno per purificare il
mondo dal peccato.

Non deve mancare mai l'entusiasmo,
né nel vostro lavoro né nel vostro
impegno per costruire la città
temporale. Anche se, nello stesso
tempo, come discepoli di Cristo che
hanno crocifisso la loro carne con le
sue passioni e i suoi desideri(Gal 5,
24),cercherete in ogni modo di
mantenere vivo il senso del peccato e
della riparazione generosa, di fronte
ai falsi ottimismi di coloro che,nemici
della croce di Cristo (Fil 3, 18),
valutano ogni cosa sulla base del
progresso e delle energie umane[iii].

“Essere del mondo", in senso
positivo, induce ad avere spirito
contemplativo in mezzo a tutte le
attività umane [...], facendo
diventare realtà questo programma:



quanto più siamo immersi nel
mondo, tanto più dobbiamo essere di
Dio[iv]. Questo anelito, lungi dal
suggerire di tirarsi indietro davanti
alle difficoltà ambientali, spinge a
una maggiore audacia, frutto di una
presenza di Dio più intensa e
continua. Infatti, siamo del mondo e
siamo di Dio, non possiamo chiuderci
in noi stessi: «non è lecito ai cristiani
abbandonare la loro missione nel
mondo, come all'anima non è
permesso di separarsi
volontariamente dal corpo»[v].

San Josemaría ritiene in concreto che
l'attività dei cittadini cristiani debba
contribuire a far sì che l'amore e la
libertà di Cristo presiedano tutte le
manifestazioni della vita moderna: la
cultura e l'economia, il lavoro e il
riposo, la vita di famiglia e la
convivenza sociale[vi].

Manifestazione fondamentale dello
spirito cristiano – e anche



semplicemente umano – è
riconoscere che la piena felicità
umana si trova nell'unione con Dio,
non nel possesso di beni terreni. È
esattamente il contrario di essere
mondano. Il mondano mette tutto il
cuore nei beni di questo mondo e
non si accorge che sono fatti per
condurlo verso il Creatore. Qualche
volta può accadere che, davanti a
persone che, lontane da Dio,
sembrano trovare la felicità nel
disporre dei beni che desiderano,
venga in mente che l'unione con Dio
non sia l'unica fonte di piena gioia.
Però non dobbiamo ingannarci. Si
tratta di una felicità inconsistente,
superficiale e non priva di
preoccupazioni.

Queste stesse persone sarebbero
assai più felici, già su questa terra e
poi pienamente in Cielo, se curassero
un rapporto con Dio e ordinassero
alla sua gloria l'uso di tali beni. La
loro non sarebbe più una felicità



fragile, esposta a molte casualità, e
non temerebbero – con quel timore
che toglie la pace – che questi o altri
beni gli venissero a mancare, né li
spaventerebbe la realtà del dolore e
della morte.

Le beatitudini del Sermone della
montagna – beati i poveri di spirito,
perché di essi è il Regno dei Cieli.
Beati gli afflitti, perché saranno
consolati. Beati i miti..., quelli che
hanno fame e sete della giustizia..., i
perseguitati per causa della
giustizia...[vii] –, mostrano che la
piena felicità (la beatitudine), non si
trova tra i beni di questo mondo.

San Josemaría si rammaricava
perché, a volte, s'ingannano le
anime. Si parla loro di una
liberazione che non è quella di
Cristo. Gli insegnamenti di Gesù, il
suo sermone della montagna, le
beatitudini, che sono una meraviglia
dell'amore divino, sono ignorati. Si



va in cerca solamente di una felicità
terrena, che non è possibile
raggiungere in questo mondo[viii].

Eppure le parole del Signore non
giustificano una visione negativa dei
beni terreni, come se fossero cattivi o
fossero d'impedimento per
raggiungere il Cielo. Non sono di
ostacolo, ma materia di
santificazione, e il Signore non ci
invita a rifiutarli. Insegna piuttosto
che una sola è la cosa di cui c'è
bisogno[ix] per la santità e la felicità:
amare Dio. Chi non dispone di questi
beni o chi soffre deve sapere, non
soltanto che la gioia piena appartiene
al Cielo, ma che già su questa terra è
“beato" – può avere un anticipo della
felicità del Cielo –, perché il dolore e,
in genere, la mancanza di un bene,
ha un valore di redenzione se lo si
accoglie per amore alla Volontà de
Dio nostro Padre, che ordina tutto al
nostro bene[x].



Cercare il benessere materiale per
coloro che ci stanno accanto è molto
gradito a Dio, è un modo
meraviglioso di impregnare di carità
le realtà temporali, ed è
perfettamente compatibile con
l'atteggiamento personale di distacco
che il Signore ci ha insegnato.

Mentalità laicale, con anima
sacerdotale

Un figlio di Dio deve avere anima
sacerdotale, perché è stato reso
partecipe del sacerdozio di Cristo per
corredimere con Lui. Nei fedeli
dell'Opus Dei, che sono stati chiamati
a santificarsi in mezzo al mondo,
questa caratteristica è
intrinsecamente unita alla mentalità
laicale, che aiuta a compiere il lavoro
e le diverse attività con competenza,
in accordo con le leggi, volute da Dio,
che gli sono proprie[xi].

Nel quadro basilare delle norme di
morale professionale, che bisogna



curare con delicatezza come
presupposto necessario per
santificare il lavoro, molti sono i
modi di compiere le attività umane
secondo la Volontà di Dio. All'interno
delle leggi proprie di ogni attività, e
nell'ampia prospettiva che apre la
morale cristiana, esiste una grande
varietà di opzioni, tutte santificabili,
tra quelle che ognuno può scegliere
con responsabilità e libertà
personale, rispettando la libertà degli
altri. Questa libertà intrasferibile fa
sì che la partecipazione di ciascuno
alla vita sociale – in casa, nel lavoro,
nella convivenza con altri – sia unica,
originale e irripetibile, come è
irripetibile la risposta all'amore di
Dio per ogni anima. Non dobbiamo
privare la famiglia umana del
corretto esercizio della nostra libertà,
sorgente di iniziative di servizio agli
altri per la gloria di Dio. Il fondatore
dell'Opus Dei ha insegnato che
accettare sino in fondo questo fatto è
la caratteristica essenziale dello



spirito dell'Opera. Libertà, figli miei,
libertà: è questa la chiave di quella
mentalità laicale che tutti noi
abbiamo nell'Opus Dei [xii].

L'anima sacerdotale e la mentalità
laicale sono i due aspetti inseparabili
nel cammino di santità che insegna
san Josemaría. Noi tutti, sia i
sacerdoti che i laici, dobbiamo avere
anima veramente sacerdotale e
mentalità pienamente laicale, per
poter comprendere ed esercitare
nella nostra vita la libertà della quale
godiamo nell'ambito della Chiesa e
nelle cose temporali, considerandoci
nel medesimo tempo cittadini della
città di Dio (cfr. Ef 2, 19) e della città
degli uomini[xiii].

Per essere fermento dello spirito
cristiano nella società è
indispensabile che nella nostra vita
avvenga questa unione, in modo che
tutta la nostra attività professionale,



compiuta con mentalità laicale, sia
impregnata di anima sacerdotale.

Segno chiaro di tale unione è mettere
al primo posto la relazione con Dio,
la vita di pietà, che per un figlio di
Dio può consistere nel compimento
di un piano di vita spirituale.
Abbiamo bisogno di alimentare
l'Amore come impulso vitale della
nostra vita, perché non è possibile
lavorare per il Signore senza una vita
interiore sempre più profonda.

Se non aveste vita interiore, nel
dedicarvi al vostro lavoro, invece di
divinizzarlo, vi potrebbe succedere
ciò che succede al ferro, quando è
incandescente e si mette nell'acqua
fredda: si raffredda e si spegne.
Dovete avere un fuoco interiore, che
non si spenga, che accenda tutto ciò
che tocca. Ecco perché ho potuto dire
che non voglio nessuna opera,
nessuna attività, se i miei figli non si
migliorano in essa. Apprezzo



l'efficacia e il valore delle opere in
base al grado di santità che
acquistano gli strumenti che le
compiono.

Con la stessa forza con cui prima vi
invitavo a lavorare, e a lavorare
bene, senza paura di stancarvi; con la
stessa insistenza, vi invito ora ad
avere vita interiore. Non mi
stancherò mai di ripeterlo: le nostre
norme di pietà, la nostra orazione,
devono occupare il primo posto.
Senza lotta ascetica, la nostra vita
non varrebbe nulla, saremmo
inefficaci, pecore senza pastore,
ciechi che guidano altri ciechi (cfr.
Mt 9, 36; 15, 14)[xiv].

Perché il fermento non si alteri, deve
avere la forza di Dio. È Dio che
trasforma. Solamente se rimaniamo
uniti a Lui saremo veramente
fermento di santità. Altrimenti
staremo nella massa come semplice
massa, senza dare quel contributo



che ci si aspetta dal lievito.
L'impegno nel curare un piano di
vita spirituale finirà per produrre il
miracolo dell'azione trasformatrice
di Dio: prima in noi stessi, perché in
realtà quel piano è cammino di
unione con Lui e, di conseguenza,
negli altri, nella società intera.

J. López Díaz

C. Ruíz

[i] Conc. Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 31. Cfr. san
Giovanni Paolo II, Es. ap. Cristifideles
laici, 30-XII-1988, n. 15.

[ii] Ibid.

[iii] San Josemaría, Lettera 9-I-1959,
n. 19, in E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid



2010, p. 439. Cfr. È Gesù che passa,
nn. 95-101.

[iv] San Josemaría, Forgia, n. 740.

[v]Epistola ad Diognetum, 6.

[vi] San Josemaría, Solco, n. 302.

[vii] Cfr. Mt 5, 3 ss.

[viii] San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 25-XII-1972, in E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2013, p.
125.

[ix]Lc 10, 42.

[x] Cfr. Rm 8, 28.

[xi] Cfr. Conc. Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 36.

[xii] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, citato da A. Cattaneo, Tracce
per una spiritualità laicale offerte



dall'omelia “Amare il mondo
appassionatamente", nella rivista
“Annales Theologici", 16 (2002) 128.

[xiii] San Josemaría, Lettera 2-
II-1945,, n. 1, in A. Vázquez de Prada,
Il Fondatore dell'Opus Dei, II,
Leonardo International, Milano 2003,
p. 701-702.

[xiv] San Josemaría, Lettera 15-
X-1948, n. 20, in E. Burkhart, J. López,
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, III,
Rialp, Madrid 2013, p. 210.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-forza-del-
fermento/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-forza-del-fermento/
https://opusdei.org/it/article/la-forza-del-fermento/
https://opusdei.org/it/article/la-forza-del-fermento/

	La forza del fermento

