
opusdei.org

La fortezza

Essere forti d’animo aiuta ad
accettare le difficoltà e a
superare i nostri limiti. Per i
cristiani, Cristo è l’esempio per
vivere una virtù che apre la
porta a molte altre.

17/09/2012

1. “Per aspera ad astra!”

“Attraverso le difficoltà si arriva alle
stelle”. Questa ben nota frase di
Seneca esprime in modo significativo
l’esperienza umana secondo cui, per
ottenere il meglio, bisogna



impegnarsi, e perciò, “quello che vale
costa”; per poter raggiungere i beni
più alti è necessario lottare per
superare gli ostacoli e le asperità che
continuamente si presentano nel
corso della vita.

Molte pagine letterarie di culture
diverse esaltano la figura dell’eroe,
che in qualche modo incarna quella
frase della sapienza latina che
qualunque persona vorrebbe riferita
anche a sé: nihil difficile volenti, nulla
è difficile per colui che vuole.

Così, dunque, a livello umano, la
fortezza è apprezzata e ammirata.
Questa virtù, che va sempre unita
alla capacità di sacrificarsi, anche fra
gli antichi godeva di un profilo ben
definito. Il pensiero greco
considerava la “andreia” come una
delle virtù cardinali[1], che modera i
sentimenti di contesa caratteristici
dell’appetito irascibile, e così dà
vigore all’uomo che cerca il bene,



anche se è cosa difficile e ardua,
senza che il timore lo trattenga.

2. “Quia tu es fortitudo mea” (Sal
31, 5)

Fa parte anche dell’esperienza
umana la constatazione della
debolezza della nostra condizione,
che in un certo senso costituisce
l’altra faccia della moneta della virtù
della fortezza. Molte volte dobbiamo
riconoscere che non siamo stati
capaci di compiere certi lavori che in
teoria erano alla nostra portata.

In noi stessi troviamo la tendenza a
sgomentarci, a essere deboli con noi
stessi, a rinunciare a essere laboriosi
per l’impegno che questo comporta.
In altre parole, la natura umana,
creata da Dio per le cose più elevate,
ma ferita poi dal peccato, è capace di
grandi sacrifici ma anche di grandi
cedimenti.



La rivelazione cristiana offre una
risposta piena di significato alla
condizione paradossale nella quale
versa la nostra esistenza. Per un
verso, infatti, essa assume i valori
che sono propri della virtù umana
della fortezza, che è lodata in
numerose occasioni nella Bibbia. Già
la letteratura sapienziale si faceva
eco di ciò, facendo capire, sotto
forma di una domanda retorica nel
libro di Giobbe, che la vita dell’uomo
sulla terra è milizia[2].

Con una frase in certo qual modo
misteriosa, Gesù dice, parlando del
Regno di Dio, che se ne
impadroniscono i violenti: violenti
rapiunt[3]. Questa idea è rimasta
riflessa nell’iconografia medievale,
come si può vedere, per esempio,
nella cappella di tutti i santi a
Ratisbona, dove l’immagine che
rappresenta la fortezza lotta contro
un leone.



Nello stesso tempo, sono numerosi i
testi della Scrittura che sottolineano
come le diverse manifestazioni di un
comportamento forte (pazienza,
perseveranza, magnanimità, audacia,
fermezza, franchezza, e anche la
disposizione di dare la vita)
provengono da Dio e possono essere
mantenute soltanto se sono ancorate
in Lui: quia tu es fortitudo mea,
perché Tu sei la mia fortezza (Sal 31,
5)[4]. In altre parole, l’esperienza
cristiana insegna che “tutta la nostra
forza ci è data in prestito”[5].

San Paolo esprime in modo adeguato
questo paradosso, nel quale
s’intrecciano gli aspetti umani e
quelli soprannaturali della virtù:
“quando sono debole, è allora che
sono forte”, perché, come gli ha
assicurato il Signore: “sufficit tibi
gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur, ti basta la mia grazia; la
mia potenza infatti si manifesta
pienamente nella debolezza”[6].



3. “Senza di me non potete far
nulla” (Gv 15, 5)

Il modello e la sorgente della fortezza
per ogni cristiano, pertanto, è Cristo
stesso, che non solo con le sue azioni
dà un esempio costante che arriva
addirittura a dare la propria vita per
amore agli uomini[7], ma che inoltre
afferma: “senza di me non potete far
nulla”[8].

Così la fortezza cristiana rende
possibile la sequela di Cristo, un
giorno dopo l’altro, senza che il
timore, il prolungarsi dello sforzo, le
sofferenze fisiche o morali, i pericoli,
offuschino nel cristiano la
percezione che la vera felicità
consiste nell’aderire alla volontà di
Dio e lo allontanino da essa. Gesù ci
ha avvertiti chiaramente: “Vi
scacceranno dalle sinagoghe; anzi,
verrà l’ora in cui chiunque vi ucciderà
crederà di rendere culto a Dio”[9].



4. “Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam”: il martirio della
vita quotidiana

Fin dall’inizio i cristiani
considerarono un onore subire il
martirio, perché riconoscevano che
equivaleva a una piena
identificazione con Cristo. Nel corso
della storia la Chiesa ha conservato
una tradizione di particolare
venerazione per i martiri, che per
una disposizione speciale della
Provvidenza hanno sparso il loro
sangue per proclamare la loro
adesione a Gesù, dando così il più
alto esempio non solo di fortezza, ma
anche di testimonianza cristiana[10].

Anche se in ogni era storica,
compresa la nostra, questo tipo di
testimoni del Vangelo non sono
mancati, è anche vero che, nella vita
normale nella quale si trova la
maggior parte di noi cristiani,



difficilmente si daranno in queste
condizioni.

Pur tuttavia, come ricordava
Benedetto XVI, esiste anche un
“martirio della vita quotidiana”, della
cui testimonianza il mondo di oggi ha
particolarmente bisogno: “la
testimonianza silenziosa ed eroica di
tanti cristiani che vivono il Vangelo
senza compromessi, compiendo il
loro dovere e dedicandosi
generosamente al servizio dei
poveri”[11].

In tal senso, lo sguardo si rivolge a
Santa Maria, perché è stata ai piedi
della Croce di suo Figlio, dando un
esempio di straordinaria fortezza
senza subire la morte fisica, sicché
può ben dirsi che fu martire senza
morire, secondo il tenore di
un’antica preghiera liturgica[12].
“Ammira la fortezza della Madonna:
ai piedi della Croce, con il più grande
dei dolori umani – non c’è dolore



come il suo dolore – piena di
fortezza. – Chiedile questo vigore,
per saper stare anche tu presso la
Croce”[13].5. “Omnia sustineo
propter electos” (2 Tm 2, 1

La Madonna Addolorata è testimone
fedele dell’amore di Dio e illustra
molto bene l’azione che più
caratterizza la virtù della fortezza,
che consiste nel resistere (sustinere)
[14] alle avversità, alle cose
spiacevoli, dolorose. Naturalmente si
tratta di un resistere nel bene, perché
senza il bene non c’è felicità. Per un
cristiano la felicità s’identifica con la
contemplazione della Trinità nel
cielo.

Nella Madonna trovano compimento
le parole del Salmo: si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum..., se contro di me si accampa
un esercito, il mio cuore non
teme[15]. Anche san Paolo, prima di
arrivare alla suprema testimonianza



di Cristo, si esercitò durante la sua
vita in questo atto caratteristico della
fortezza, tanto da poter affermare:
“sopporto ogni cosa per gli
eletti”[16].

Per esprimere questo aspetto della
virtù (la resistenza), la Sacra
Scrittura suole riferirsi alla
immagine della roccia. In una delle
sue parabole Gesù allude alla
necessità di costruire sulla roccia,
vale a dire, non solo ascoltare la sua
parola, ma sforzarsi di metterla in
pratica[17]. Si intende che, in fin dei
conti, la roccia è Dio, come non cessa
di ripetere l’Antico Testamento[18]:
“Il Signore è mia roccia, mia fortezza,
mio liberatore; il mio Dio, la mia rupe
in cui mi rifugio, il mio scudo, la mia
salvezza!”[19]. Non ci meraviglia
allora che san Paolo arrivi ad
affermare che la roccia è Cristo
stesso[20], il quale è “potenza di
Dio”[21].



La fortezza per resistere alle
difficoltà proviene, dunque,
dall’unione con Cristo mediante la
fede, come dice san Pietro: resistite
fortes in fide!, resistete saldi nella
fede[22]. In tal modo si può dire, in
un certo senso, che il cristiano si
trasforma, come Pietro, nella roccia
sulla quale Cristo si appoggia per
edificare e sostenere la sua
Chiesa[23].

6. “In patientia vestra possidebitis
animas vestras” (Lc 21, 19)

Fa parte della fortezza la virtù della
pazienza, che Joseph Ratzinger ha
descritto come “la forma quotidiana
dell’amore”[24]. La ragione per la
quale nel cristianesimo a questa
virtù si è data tradizionalmente
un’importanza notevole si può
dedurre da una frase di
sant’Agostino nel suo trattato sulla
pazienza, in cui la descrive come “un
dono così grande di Dio, che deve



essere proclamata come una
impronta di Dio che è rimasta in
noi”[25].

La pazienza, dunque, è una
caratteristica del Dio della storia
della salvezza[26], come insegnava
Benedetto XVI all’inizio del suo
pontificato: “Questo è il segno di Dio:
Egli stesso è amore. Quante volte noi
desidereremmo che Dio si mostrasse
più forte. Che Egli colpisse
duramente, sconfiggesse il male e
creasse un mondo migliore.

Tutte le ideologie del potere si
giustificano così, giustificano la
distruzione di ciò che si opporrebbe
al progresso e alla liberazione
dell’umanità. Noi soffriamo per la
pazienza di Dio. E nondimeno
abbiamo tutti bisogno della sua
pazienza. Il Dio, che è divenuto
agnello, ci dice che il mondo viene
salvato dal Crocifisso e non dai
crocifissori. Il mondo è redento dalla



pazienza di Dio e distrutto
dall’impazienza degli uomini”[27].

Da questa considerazione si possono
trarre molte conseguenze pratiche.
La pazienza induce a saper soffrire
in silenzio, a sopportare le
contrarietà dovute alla fatica, al
carattere degli altri, alle ingiustizie,
ecc. La serenità d’animo rende altresì
possibile che cerchiamo di farci tutto
a tutti[28], adattandoci agli altri,
portando con noi il nostro modo di
essere personale, il modo di essere di
Cristo.

Proprio per questo ogni cristiano si
adopera perché non sia messa in
pericolo la propria fede e la propria
vocazione per un’erronea concezione
della carità, sapendo che – per
utilizzare una espressione
colloquiale – egli può arrivare fino
alle porte dell’inferno, ma non oltre,
perché al di là non si può amare Dio.
In tal modo si adempie la frase di



Gesù: “con la vostra perseveranza
salverete le vostre anime”[29].

7. “Chi persevererà sino alla fine
sarà salvato” (Mt 10, 22)

La pazienza è in stretta relazione con
la perseveranza. Quest’ultima suole
essere definita come la persistenza
nell’esercizio di opere virtuose
malgrado le difficoltà e la stanchezza
dovute al loro protrarsi nel tempo.
Più precisamente, si suole parlare di
costanza quando si tratta di vincere
la tentazione di abbandonare
l’impegno per l’apparizione di un
ostacolo preciso; si parla invece di
perseveranza quando l’ostacolo è
semplicemente il protrarsi nel tempo
di detto impegno[30].

Non si tratta soltanto di una qualità
umana, necessaria per raggiungere
obiettivi più o meno ambiziosi. La
perseveranza, a imitazione di Cristo,
che fu obbediente al disegno del
Padre fino alla morte[31], è



necessaria per la salvezza, secondo le
parole evangeliche: “chi persevererà
sino alla fine sarà salvato”[32]. Si
capisce allora quanto sia vera
l’affermazione di san Josemaría:
“Cominciare è di tutti; perseverare è
dei santi”[33]. Da ciò discende
l’amore di questo santo sacerdote per
il lavoro accurato, che descriveva
come un saper mettere le “ultime
pietre” in ogni attività realizzata[34].

“Ogni fedeltà deve passare attraverso
la prova più esigente: quella della
durata [...]. È facile essere coerente
per un giorno, o per alcuni giorni
[...]. Ma si può chiamare fedeltà solo
una coerenza che dura per tutta la
vita”[35]. Queste parole del Servo di
Dio Giovanni Paolo II aiutano a
capire la perseveranza sotto una luce
più profonda: non come un semplice
persistere, ma anzitutto come
un’autentica coerenza di vita; una
fedeltà che finisce col meritare la
lode del signore della parabola dei



talenti, e che si può considerare come
una formula evangelica di
canonizzazione: “Bene, servo buono
e fedele, sei stato fedele nel poco, ti
darò autorità su molto; prendi parte
alla gioia del tuo padrone”[36].

8. “Magnus in prosperis, in
adversis maior”

“Grande nella prosperità, ancora più
grande nell’avversità”. Questa frase
dell’epitaffio del re inglese Giacomo
II, nella chiesa di Saint Germain in
Layes nei pressi di Parigi, esprime
l’armonia tra le diverse parti della
virtù della fortezza: da un lato, la
pazienza e la perseveranza, che sono
legate all’atto di resistere nel bene, e
che abbiamo già considerato;
dall’altro, la magnificenza e la
magnanimità, che fanno un diretto
riferimento all’atto di attaccare, di
intraprendere grandi prodezze,
anche nelle piccole vicende di una
vita normale.



Infatti, secondo la teologia morale,
“la fortezza, come virtù dell’appetito
irascibile, non solo domina le nostre
paure (cohibitiva timorum), ma
inoltre modera le azioni rischiose e
audaci (moderativa audaciarum).
Così la fortezza si occupa del timore e
dell’audacia, impedendo il primo e
imponendo un equilibrio alla
seconda”[37].

La magnanimità o grandezza
d’animo è la prontezza nel prendere
la decisione di intraprendere opere
virtuose eccellenti e difficili, degne di
grande onore. Da parte sua, la
magnificenza si riferisce alla
effettiva realizzazione di opere
grandi, e in particolare alla ricerca e
all’impiego delle risorse economiche
e materiali indispensabili per
compiere grandi imprese al servizio
di Dio e del bene comune[38].

San Josemaría descriveva la persona
magnanima con questi termini:



“animo grande, capiente, che fa
posto a molti. È la forza che ci fa
uscire da noi stessi, permettendoci
di intraprendere opere grandi, a
beneficio di tutti. Nel magnanimo
non c’è posto per la meschinità;
non viene a patti con l’avarizia,
non fa calcoli egoistici né si serve
di raggiri. Il magnanimo impiega
senza riserve le sue forze in ciò
che vale la pena; è quindi capace
di offrire se stesso. Non si
accontenta di dare: semplicemente
si dà. Così può arrivare a capire
qual è la più grande
dimostrazione di magnanimità:
darsi a Dio”[39].

Si richiede magnanimità per
incominciare ogni giorno l’impresa
della propria santificazione e
dell’apostolato in mezzo al mondo,
malgrado le difficoltà che sempre ci
saranno, con la convinzione che tutto
è possibile per colui che crede[40].



In questo senso, il cristiano
magnanimo non ha timore di
proclamare e difendere con
fermezza, negli ambienti nei quali si
muove, gli insegnamenti della
Chiesa, anche in momenti nei quali
questo possa costituire un andare
controcorrente[41]; un aspetto,
questo, che ha una profonda radice
evangelica. Così il cristiano si
comporterà con comprensione verso
le persone e, nello stesso tempo, con
una santa intransigenza in fatto di
dottrina[42], fedele al motto paolino 
veritatem facientes in caritate,
vivendo la verità con carità[43], cosa
che comporta la difesa della totalità
della fede senza violenze.

Questo comporta altresì che
l’obbedienza e la docilità al
Magistero della Chiesa non si
contrappongano al rispetto della
libertà di opinione; al contrario,
aiutano a distinguere bene le verità



della fede da quelle che sono
semplici opinioni umane.

All’inizio abbiamo fatto riferimento
alla paziente resistenza di Maria ai
piedi della Croce. L’esemplare
fortezza della Madonna include
anche la grandezza d’animo che la
indusse ad esclamare in presenza
della cugina Elisabetta: Magnificat
anima mea Dominum [...] quia fecit
mihi magna qui potens est, l’anima
mia magnifica il Signore [...] grandi
cose ha fatto in me l’Onnipotente[44].
L’esultanza di Maria contiene una
lezione importante per noi, come
ricorda Benedetto XVI: “Solo se Dio è
grande, anche l’uomo è grande. Con
Maria dobbiamo cominciare a capire
che è così. Non dobbiamo
allontanarci da Dio, ma rendere
presente Dio; far sì che Egli sia
grande nella nostra vita; così anche
noi diventiamo divini; tutto lo
splendore della dignità divina è
allora nostro”[45].



S. Sanz Sánchez

Bibliografia di base: Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 736, 1299, 1303,
1586, 1805, 1808, 1811, 1831-1832,
2473.

Giovanni Paolo II, La virtù della
fortezza, Udienza generale, Roma, 15
novembre 1978.

Sant’Agostino, De patientia (PL 40).

San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, qq. 123-140.

San Josemaría, Amici di Dio, nn.
77-80.

*****

[1] Cfr. Ángel Rodríguez Luño, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 284
e 289.



[2] Cfr. Gb 7, 1.

[3]Mt 11, 12.

[4] Cfr. Es 15, 2; Esd 8, 10; Is 25, 1; Sal
31, 4; 46, 2; 71, 3; 91, 2; 1 Tm 1, 12; 2
Tm 1, 7; Col 1, 11; Fil 4, 1; Rm 5, 3-5.

[5] San Josemaría, Cammino, n. 728.

[6]2 Cor 12, 9-10.

[7] Cfr. Gv 13, 15 e 15, 13.

[8]Gv 15, 5.

[9]Gv 16, 2.

[10] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2473. Come si sa, la
parola latina martyr deriva dal greco
mártys, che significa testimone.

[11] Benedetto XVI, Angelus, 28
ottobre 2007. San Josemaría
descriveva questo martirio incruento
in Cammino, n. 848.



12] “Beata la Vergine Maria, perché
senza morire meritò, sotto la Croce
del Signore, la palma del martirio”. Si
tratta della Communio della festa
della Madonna Addolorata
nell’antico Messale di San Pio V, che,
con un leggero ritocco, è diventato,
nella Forma ordinaria del rito latino,
l’antifona dell’alleluia della lezione
evangelica n° 11 del Comune della
Beata Vergine Maria: “Beata est
Maria Virgo, quae sine morte meruit
martyrii palmam sub cruce
Domini” (cfr. Pedro Rodríguez, n. 622
di Camino, edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004).

[13] San Josemaría, Cammino, n. 508.

[14] Cfr. Ángel Rodríguez Luño,Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 291.

[15]Sal 26 (27), 3.

[16]2 Tm 2, 10.



[17] Cfr. Lc 6, 47-49.

[18] Cfr. 1 Sam 2, 2; 2 Sam 22, 47; Dt
32, 4; Ab 1, 12; Is 26, 4; Sal 19, 15; Sal
28, 1; Sal 31, 3-4; Sal 62, 3.7-8; Sal 89,
2; Sal 94, 22; Sal 144, 1; ecc.

[19]2 Sam 22, 2-3; cfr. Sal 18, 3.

[20]1 Cor 10, 4.

[21]1 Cor 1, 24.

[22]1 Pt 5, 9.

[23] Cfr. Mt 16, 18.

[24] Citato da G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell’insegnamento nel ricordo dei
colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano)
2008, p. 11.

[25] Sant’Agostino, De patientia, 1 (PL
40,611). La pazienza è uno dei frutti
dello Spirito Santo enumerati da san



Paolo in Gal 5, 22. Cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, nn. 736 e 1832.

[26] Alcuni testi neo-testamentari
alludono alla pazienza di Dio: cfr. 1
Pt 3, 20; 2 Pt 3, 9.15; Rm 2, 4; Rm 3, 26;
Rm 9, 22; Rm 15, 5; 1 Tm 1, 16.

[27] Benedetto XVI, Omelia durante la
solenne concelebrazione eucaristica
per l’assunzione del ministero
petrino, Roma, 24 aprile 2005.

[28] Cfr. 1 Cor 9, 22.

[29]Lc 21, 19.

[30] Cfr. Ángel Rodríguez Luño,Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 298.

[31] Cfr. Fil 2, 8.

[32]Mt 10, 22.

[33] San Josemaría, Cammino, n. 983.



[34] “Mi piacciono le ultime [pietre],
che presuppongono la conclusione di
un lungo e paziente impegno” (San
Josemaría, Intervista a “El Cruzado
Aragonés”, 3 maggio 1969, n. 16).

[35] Giovanni Paolo II, Omelia nella
Cattedrale Metropolitana, Messico, 26
gennaio 1979.

[36]Mt 25, 23.

[37] R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, p. 206.

[38] Cfr. Ángel Rodríguez Luño,Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p.294 e
296. La magnanimità o longanimità è
nello stesso tempo considerata
tradizionalmente come uno dei frutti
dello Spirito Santo: cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 1832.

[39] San Josemaría, Amici di Dio, n.
80. Il fondatore dell’Opus Dei
considerava una manifestazione di



magnanimità curare le piccole cose:
“le anime grandi hanno in gran conto
le cose piccole” (San Josemaría, 
Cammino, n. 818).

[40] Cfr. Mc 9, 23.

[41] Cfr. San Josemaría, Via Crucis,
XIII stazione, punto 3.

[42] Cfr. San Josemaría, Cammino,
nn. 393-398.

[43]Ef 4, 15.

[44]Lc 1, 46-49.

[45] Benedetto XVI, Omelia nella
Solennità dell’Assunzione,
Castelgandolfo, 15 agosto 2005.

© ISSRA, 2009

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/la-fortezza/


opusdei.org/it/article/la-fortezza/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-fortezza/

	La fortezza

