
opusdei.org

La fatica della
santità

I santi (467) ed i beati (1290)
elevati agli altari da Giovanni
Paolo II non si possono vedere
come una pioggia di particelle
isolate. No: è la Chiesa
universale che palpita in essi.
In tutti vive e a tutti dà vita la
realtà cattolica.

12/12/2012

Il fondatore era morto da meno di un
anno. Il 5 marzo 1976 mons. Álvaro
del Portillo, suo successore, fu
ricevuto per la prima volta dal Papa.



Nel corso di quell'udienza, Paolo VI
gli raccomandò di cominciare a
raccogliere in modo sistematico i
suoi scritti ed i documenti che ne
illuminavano la vita, perché — disse
— «egli è ormai un tesoro che non
appartiene più soltanto all'Opus Dei».
E gli dette esplicito permesso di
rendere pubbliche queste parole.

Mons. del Portillo fu, come sempre,
molto discreto. A me le riferì il 2
febbraio 1978, quando,
annunciandomi che era ormai tempo
di cominciare a preparare la Causa di
canonizzazione, mi chiese se ero
disposto ad occuparmene. Non è un
caso se oggi mi tornano alla mente,
perché la canonizzazione ci dice
anzitutto proprio quello che Paolo VI
aveva anticipato quel giorno, e cioè
che Josemaría Escrivá appartiene al
tesoro della santità della Chiesa. Il
suo messaggio è patrimonio della
Chiesa tout court. In esso vibra la
perenne novità del Vangelo, che



parla a tutti i cristiani e a cui tutti
possono attingere.

L'atto che il Papa si appresta a
compiere questa mattina dinanzi al
mondo aggiunge un altro anello ad
un catena che non si interromperà
mai, fino alla fine dei tempi: ogni
epoca sarà segnata dalla
testimonianza dei santi, figure che,
nella loro varietà, confermano
l'inesauribile ricchezza del mistero
della Chiesa. Solo la prospettiva
ecclesiologica fornisce la chiave per
capire. Per capire, ad esempio, come
i santi (467) ed i beati (1290) elevati
agli altari da Giovanni Paolo II non si
possano vedere come una pioggia di
particelle isolate anche se numerose,
una pluralità di individui scelti a
rappresentare gruppi di fedeli,
istituzioni ecclesiali, sensibilità o
scelte spirituali particolari. No: è la
Chiesa universale che palpita in essi.
In tutti vive e a tutti dà vita la realtà 
catholica.



La sostanza della santità

Per me oggi si conclude un lavoro
iniziatosi quasi 25 anni fa. La storia
di ogni causa di canonizzazione può
essere ricostruita attraverso dati
numerici che aiutano a farsi un'idea
del percorso seguito: durata dei
processi (quasi 1.000 sessioni, nel
nostro caso), numero dei testi de visu
(un centinaio), assiduità dei loro
rapporti con il protagonista (oltre i
20 anni nella maggioranza dei casi),
consistenza delle prove documentali
(390 archivi compulsati), densità
della Positio (4 volumi di 6.000
pagine), estensione della devozione
(oltre 120.000 testimonianze di
favori, in quasi 90 paesi), frequenza
dei miracoli registrati (48
completamente documentati, finora),
ecc. Ma questo non mi sembra il
momento per una ricognizione
tecnica della causa del fondatore
dell'Opus Dei. E, del resto, soltanto gli
addetti ai lavori potrebbero cogliere



tutto il peso di quelle cifre. Al di là di
esse, una causa è lo studio analitico,
giuridicamente e criticamente
fondato, che deve rispondere alla
domanda: esistono prove valide, tali
da smontare ogni dubbio circa la
santità di un certo Servo di Dio? La
certezza che ne proviene è
sufficientemente solida da consentire
all'autorità competente di proporre
senza riserve al Papa di proclamarlo
santo? La decisione finale è solo del
Papa; le procedure che la preparano
costituiscono, nel loro insieme, la
causa di canonizzazione.

Tutte le cause ci pongono di fronte a
quello che potremmo definire come 
il paradosso della santità. A maggior
ragione quella di Josemaría Escrivá
che, fin dalla fine degli anni Venti,
predicò con forza la vocazione
universale alla santità. Il nucleo del
suo messaggio e della sua azione
pastorale sta proprio in questa
convinzione, e nel suo corollario



immediato, vale a dire
nell'indicazione della vita ordinaria
(il lavoro, la famiglia, i rapporti
sociali) come ambito e materia di
santità. Se la santità è per tutti e non
solo per pochi individui speciali, ne
deriva che non consiste nel compiere
gesta straordinarie; basta svolgere
con amore straordinario i piccoli
doveri ordinari... Come egli stesso
ebbe a scrivere: Vuoi davvero essere
santo? — Compi il piccolo dovere
d'ogni momento: fa' quello che devi e
sta' in quello che fai (Cammino, n.
815). La santità "grande" consiste nel
compiere i "doveri piccoli" di ogni
istante (n. 817). Qual è il paradosso?

Sta nel mantenere questa verità,
proclamata solennemente anche dal
Concilio e confermata nella realtà dal
numero, prima citato, delle
beatificazioni e delle canonizzazioni
effettuate da Giovanni Paolo II. Nel
mantenerla, dicevo, e insieme nel
non banalizzarne il contenuto. La



Congregazione delle Cause dei Santi
richiede la dimostrazione
dell'eroicità delle virtù quale
condizione indispensabile per
procedere prima alla beatificazione e
poi alla canonizzazione: una
condizione estremamente difficile da
soddisfare. Si deve dunque
ammettere che l'eroismo è per tutti;
ma, se le parole hanno un senso,
resta un traguardo al di sopra del
comune: un punto d'arrivo non da
tutti. Insomma, la santità si
raggiunge a prezzo di sforzi non
indifferenti. Quei 467 santi e quei
1290 beati ci dicono che tutti
possiamo arrivare alla pienezza della
vita cristiana, ma anche che essa non
è automatica, occorre volerla con
quella determinata determinazione di
cui parla Santa Teresa. Nelle loro
cause si tocca con mano la fatica
della santità. Questa è l'impressione
prevalente che ho ricavato dallo
studio della traiettoria esistenziale
del fondatore dell'Opus Dei, il santo



della vita di tutti i giorni: un percorso
estremamente arduo, tutto in salita,
con la pendenza che si impennava
sempre di più man mano che si
avvicinava alla meta. Per diffondere
il messaggio affidatogli dal Signore,
egli pagò un prezzo altissimo.

Santità e lotta

Insomma, sarebbe un errore
descrivere la vita spirituale
prescindendo dai concetti essenziali
nella tradizione della spiritualità,
quali la conversione, la contrizione,
la penitenza, la mortificazione, ecc.
sia pure nell'intento di renderla
comprensibile ai non credenti o a chi
non ha dimestichezza con le sue
leggi. Per anni ho dovuto rispondere
alle obiezioni di chi si scandalizzava
del fatto che il fondatore dell'Opus
Dei raccomandasse la pratica della
mortificazione, quasi si trattasse di
un retaggio medievale
fortunatamente abbandonato dalla



sensibilità contemporanea. Ma la
Croce non può venir rimossa
dall'orizzonte del cristiano. Così,
l'amore per il mondo è un amore
redentore, che passa attraverso il
sacrificio. Santità è sinonimo di lotta
ascetica: La santità consiste nella
lotta, nel sapere che abbiamo difetti e
nel cercare eroicamente di evitarli.
La santità — insisto — consiste nel
superare questi difetti..., però
arriveremo alla morte con difetti:
altrimenti saremmo dei superbi
(Forgia, n. 312). La conclusione di
questo passo mi sembra illuminante
ed in linea con l'esperienza comune:
saremo sempre alle prese con i nostri
limiti; dunque, non ci resta che
accettare di dover combattere per
tutta la vita sugli stessi fronti; perciò,
anziché confidare nelle nostre forze
(cadendo nell'illusione pelagiana),
dovremo fare assegnamento
anzitutto sull'aiuto della grazia: "La
santità si raggiunge con l'ausilio dello
Spirito Santo — che viene a inabitare



nelle nostre anime —, mediante la
grazia che ci è concessa nei
Sacramenti, e con una lotta ascetica
costante. Figlio mio, non facciamoci
illusioni: tu e io — non mi stancherò
di ripeterlo — dovremo lottare
sempre, sempre, sino alla fine della
nostra vita (n. 429). Ecco il punto, la
fatica della santità cui il cristiano
non può sottrarsi. È anche vero però
che questa fatica, questa lotta
d'amore porta con sé la gioia, perché
avere la Croce, è avere la gioia: è
avere Te, Signore!" (n. 766).

Dal punto di vista esistenziale, nel
concetto di santità convergono
diverse nozioni basilari
dell'antropologia cristiana, quali
quelle di conversione continua, del
tempo come sequenza di chiamate da
parte di Dio e di risposte dell'uomo,
della vita come prova o, nel
linguaggio di Josemaría Escrivá,
come un continuo cominciare e
ricominciare (cfr. Cammino, n. 292).



In questa prospettiva, appare
perfettamente giustificata l'identità
di santità ed eroismo, presupposta
dalla metodologia della
Congregazione delle Cause dei Santi.
Eroismo è appunto costanza senza
flessioni. La ricerca della santità
esige da noi che rispondiamo sempre
di sì agli appelli di Dio racchiusi
anche nelle vicende meno
appariscenti della giornata. Nella
gradualità quasi infinita delle
possibili risposte, sarebbe privo di
senso, teorico, astratto, pretendere
che il santo debba sempre dare la più
difficile. Ma non si può dimenticare
che egli risponde ogni volta al meglio
delle proprie capacità. Come, per
emettere la nota giusta, un corda di
chitarra deve essere tesa al limite,
così la vocazione cristiana (che è
chimata alla santità: ma quando lo
capiremo, che santità è sinonimo di
salvezza?) ci richiede di non
permetterci soste, di non agire al



risparmio, di non seguire la legge del
minimo sforzo.

Cercare Dio

Per diventare santo non occorre
essere né un superuomo né un genio.
Ma è indispensabile la coerenza, vale
a dire una volontà interamente
orientata verso Dio: senza fissure,
senza riserve. Occorre detestare il
peccato con tutte le forze. Il peggior
nemico della santità sono le
omissioni, l'insidia da rifuggire sta
nella tiepidezza. Questo ci fa capire
quanto sia importante possedere
qualità umane integre se si vuole
raggiungere la meta della santità.
Essa è incompatibile con la
mediocrità. Non è questione di
muscoli, bensì d'amore, ma senza un
carattere forte, deciso, pronto a
risollevarsi, la santità si riduce a una
chimera addirittura impensabile.
Vale la pena meditare le seguenti
considerazioni di Josemaría Escrivá:



"Abìtuati a dire di no" (Cammino, n.
5). "Non essere così fiacco, molle. — È
ormai ora di respingere quella strana
compassione che senti di te
stesso" (n. 193).

Pronto a risollevarsi, dicevo.
L'accenno non è casuale. La santità è
compatibile con tutti gli errori e le
imperfezioni in cui chiunque di noi
può incorrere. Considerando la
realtà da questo angolo visuale, il
pericolo più minaccioso è lo
scoraggiamento: Non dimenticate
che santo non è chi non cade, ma chi
si rialza sempre, con umiltà, con
santa ostinazione (Amici di Dio, n.
131). Le cadute non devono avvilirci,
ancorché fossero gravi, purché ci
rivolgiamo a Dio nel sacramento
della Penitenza con dolore sincero e
proposito retto. Il cristiano non è un
collezionista fanatico di certificati di
servizio senza macchia. Gesù nostro
Signore, che tanto si commuove
dinanzi all'innocenza e alla fedeltà di



Giovanni, si intenerisce allo stesso
modo, dopo la caduta di Pietro, per il
suo pentimento (È Gesù che passa, n.
75). Quando sbaglia, il santo torna
contrito alla lotta. Confida
nell'infinita capacità di perdono di
Dio, ma non ne abusa. Il timore
filiale lo aiuta a concentrare tutte le
energie nel cercare di piacere a Dio.

Stiamo parlando della santità come
dialogo vitale con Dio, in cui le nostre
risposte si susseguono alle continue
chiamate del Signore. Ci troviamo in
piena sintonia con la tradizione che
definisce la santità come sforzo per
compiere la volontà di Dio nel
miglior modo possibile. In questo
senso mi ha sempre colpito molto un
punto di Cammino che recita:
Gradini: Rassegnarsi alla Volontà di
Dio: Adattarsi alla Volontà di Dio:
Volere la Volontà di Dio: Amare la
Volontà di Dio (n. 774). Una
traiettoria di progressiva perfezione
che Josemaría Escrivá percorse fino



in fondo, tanto che personalmente
considero il pieno abbandono alla
volontà di Dio come l'espressione che
meglio descrive il vertice da lui
raggiunto nell'adempimento della
missione ricevuta: non passiva
rassegnazione, non adattamento, ma
amore sincero per ciò che il Signore
vuole. Gesù, quello che tu "vuoi"... io
lo amo (Cammino, n. 773).

Quest'abbandono costituisce, a mio
avviso, il punto più alto dell'eroismo
e lo si riscontra nella vita dei santi
cui il Signore ha affidato una
missione di particolare rilievo
ecclesiale. La strategia seguita da Dio
con il fondatore dell'Opus Dei fu
particolarmente dura, segnata dalla
presenza di una Croce che, col
passare del tempo, si fece sempre più
pesante.

Una certa letteratura agiografica
tende ad ingigantire le figure dei
santi. Malgrado il richiamo degli



ostacoli che costellano il cammino
della santità, qui non si è affatto
inteso seguire tale tendenza. Il santo
non è inimitabile. Allontanarlo dalla
terra equivale a negarne
l'esemplarità. La santità è fatica, ma
rimane pur sempre alla portata di
tutti. Il paradosso va mantenuto in
entrambi i suoi poli. Sono i meriti
infiniti di Cristo, applicati a noi nei
sacramenti, a darci la certezza del
traguardo. È l'intercessione della
Madonna — onnipotenza supplice —
a sostenere la nostra speranza. Così
come l'aiuto che, in Ecclesia, ci viene
dai santi: essi, che in vita hanno
combattuto strenuamente per noi,
non ci possono lasciare soli.
Josemaría Escrivá ci aiuterà dal Cielo
ad affrontare con gioia la nostra
fatica della santità nel quotidiano.

Supplemento de L’Osservatore
Romano, 6 ottobre 2002



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-fatica-della-
santita/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-fatica-della-santita/
https://opusdei.org/it/article/la-fatica-della-santita/
https://opusdei.org/it/article/la-fatica-della-santita/

	La fatica della santità

