
opusdei.org

La devozione per la
Vergine Santissima

Questo articolo spiega il culto
che i cattolici rendono alla
Madre di Dio, di origine assai
antica nella Chiesa e oggi molto
vivo. Racconta anche come si
vive nell’Opus Dei la devozione
verso la Madonna.

02/05/2022

1. La devozione, in generale, è un
atto della virtù della religione. Si
tratta, insieme all’orazione, di “uno
degli atti interiori di questa virtù"[1].
La devozione è un atto della volontà



con il quale l’uomo si offre a Dio, si
dona con sollecitudine al suo
servizio.

Tra gli atti esteriori della virtù della
religione si trova, per esempio, “tutto
ciò che riguarda il culto”[2]. Da
principio la devozione era dovuta
soltanto a Dio, e tuttavia a volte si
parlava di devozione mariana, di
persone che avevano molta
devozione a questo o a quel santo,
ecc.

San Tommaso d’Aquino spiega che la
devozione che si ha per i santi non
ha termine in loro, ma è sempre
diretta a Dio, in quanto “nei suoi
santi veneriamo in realtà Dio che li
ha colmati di grazia e santità”[3]. La
devozione per Dio, quella verso la
Madonna e i santi, si manifestano
attraverso gli atti devozionali; per
questo si è soliti distinguere fra
devozione e devozioni.



2. Per ciò che si riferisce al culto, si
deve tener conto che è rivolto a Dio,
perché è un modo di adorarlo, di
manifestare la nostra dipendenza da
Lui. Per questo motivo il culto che
tributiamo a Dio si distingue dal
culto ai martiri e ai santi, che nella
Chiesa è cominciato molto presto, o
dal culto alla Vergine Santissima.

A Dio si tributa un culto di
adorazione, detto di latría; ai martiri
e ai santi un culto di venerazione,
detto di dulia. Nel caso della
Madonna si parla di culto di
iperdulia. Questi punti furono
studiati dettagliatamente dal II
Concilio di Nicea (a. 787), che ratificò
la legittimità del culto alle immagini
e stabilì la distinzione tra il culto di
latria, proprio di Dio adorato dal
cristiano, e il culto di dulia, proprio
dei santi, delle loro reliquie e delle
loro immagini che sono venerate,
mentre riservava alla Vergine



Santissima il cosiddetto culto di
iperdulia.

3. Nella Chiesa il culto e la devozione
verso la Madonna sono molto
antichi. Nascono dalla realtà della
sua maternità divina e dal ruolo che
Cristo le ha riservato nell’economia
salvifica. La Madonna è la Madre di
Dio, Theotokos, e Madre nostra. Il
culto mariano ha sempre avuto una
chiara connotazione cristologica.

Gli scritti del Nuovo Testamento e la
letteratura cristiana dei primi tempi,
fino al I Concilio di Nicea dell’anno
325, vale a dire, in pratica fino a
quando il cristianesimo non ottenne
il riconoscimento pubblico, sono
piuttosto parchi su questo
argomento. Sono state considerate
testimonianze indirette del culto
mariano primitivo i passi del Vangelo
secondo Luca 1, 45; 1, 48-49; 11, 27 e
quello degli Atti degli Apostoli 1, 14.



Anche l’interesse dottrinale per la
Madonna e per la sua funzione nella
Chiesa che comincia ad affiorare (si
pensi, per esempio, alla nota
tipologia Eva-Maria, presente in san
Giustino e in sant’Ireneo di Lione)
sembra indicare indirettamente la
venerazione verso di Lei da parte dei
fedeli.

Lo stesso si può dedurre
dall’esistenza di alcuni edifici di culto
dedicati a Maria ancor prima del IV
secolo, in Palestina e ad Alessandria,
dalle pitture murali che si trovano
nelle catacombe o dalla notissima
preghiera “Sub tuum praesidium”,
trovata in un antico papiro egizio che
si suole datare alla fine del III secolo.

4. Il Concilio Vaticano II, nel capitolo
VIII della Costituzione dogmatica 
Lumen gentium (nn. 66-67)[4], parla
del culto alla Vergine Santissima
nella Chiesa. Spiega che “Maria,
esaltata per grazia di Dio, dopo suo



Figlio, al di sopra di tutti gli angeli e
gli uomini, perché è la Madre
santissima di Dio, che ha preso parte
ai misteri di Cristo, viene dalla Chiesa
giustamente onorata con culto
speciale” (n. 66).

Insegna anche che il culto della
Madonna, malgrado la sua
singolarità, è essenzialmente diverso
da quello che tributato al Verbo
incarnato, come al Padre e allo
Spirito Santo, e nello stesso tempo lo
favorisce efficacemente (ivi). Inoltre
incoraggia i fedeli a stimolare
generosamente il culto della Vergine
Santissima, specialmente liturgico,
mentre li esorta ad avere “in grande
stima le pratiche e gli esercizi di
pietà verso di Lei” (n. 67).

Paolo VI ha dedicato l’Esortazione
apostolica Marialis cultus, del 2
febbraio 1974, proprio al culto di
Maria. Nell’Introduzione, ricorda che
lo sviluppo della devozione verso la



Vergine Maria “è elemento
qualificante della genuina pietà della
Chiesa”, e nello stesso tempo si
inserisce “nell’alveo dell’unico culto
che a buon diritto è chiamato 
cristiano, perché da Cristo trae
origine ed efficacia, in Cristo trova
compiuta espressione e per mezzo di
Cristo, nello Spirito, conduce al
Padre” (ivi).

Ricorda che la riforma della Liturgia
romana, e in particolare del suo
calendario generale, “ha permesso di
inserire in modo più organico e con
un legame più stretto la memoria
della Madre nel ciclo annuale dei
misteri del Figlio” (n. 2).

Fa notare anche che la riforma dei
libri liturgici ha favorito l’adeguata
prospettiva per considerare “la
Vergine nel mistero di Cristo e, in
armonia con la tradizione, le ha
riconosciuto il posto singolare che le
compete nel culto cristiano, quale



Santa Madre di Dio e alma
cooperatrice del Redentore” (n. 15); e
sottolinea che “il culto che oggi la
Chiesa universale rende alla Madre
di Dio è derivazione, prolungamento
e accrescimento incessante del culto
che la Chiesa di ogni tempo le ha
tributato con scrupoloso studio della
verità e con sempre vigile nobiltà di
forme” (ivi).

Ricorda che la Madonna è anche
“modello dell’atteggiamento
spirituale con cui la Chiesa celebra e
vive i divini misteri. L’esemplarità
della Beata Vergine in questo campo
deriva dal fatto che Ella è
riconosciuta eccellentissimo modello
della Chiesa nell’ordine della fede,
della carità e della perfetta unione
con Cristo” (n. 16).

Nella seconda parte dell’Esortazione
apostolica si danno alcune norme
per il rinnovamento della pietà
mariana. Sono indicate, infatti, le



quattro note che caratterizzano
un’autentica devozione verso la
Madonna: la trinitaria, la
cristologica, la pneumatologica e la
ecclesiale. Più avanti indica quattro
orientamenti che conviene tenere
presenti in questo compito di
revisione: biblico, liturgico,
ecumenico e antropologico.

La terza parte dell’Esortazione
apostolica tratta di due devozioni
mariane: l’Angelus e il Rosario. Nella
conclusione del documento si spiega
il valore teologico e pastorale del
culto della Madonna.

Il 15 agosto 1986, nel quadro del
rinnovamento liturgico e mariano, la
Congregazione per il Culto divino ha
approvato la pubblicazione delle
“Messe della Vergine Maria”, una
raccolta di 46 messe per facilitare “la
promozione di una corretta pietà
verso la Madre di Dio”[5]. Spiega poi
che “le Messe della Beata Vergine



Maria traggono la loro ragion
d’essere e il loro valore nell’intima
partecipazione della Madre di Cristo
alla storia della salvezza. La Chiesa
infatti celebrando il ruolo della
Madre del Signore nell’opera della
redenzione o i suoi privilegi di
grazia, celebra anzitutto i fatti
salvifici a cui, secondo il disegno di
Dio, la Beata Vergine fu associata, in
vista del mistero di Cristo”[6].

Il Catechismo della Chiesa Cattolica,
pubblicato l’11 ottobre 1992, offre
un’ottima sintesi sul culto della
Madonna nel numero 971. Sulla base
del Concilio Vaticano II e
dell’Esortazione apostolica Marialis
cultus, ricorda che la pietà mariana è
un elemento intrinseco del culto
cristiano; che lo speciale culto con il
quale la si venera è essenzialmente
differente dal culto di adorazione
riservato alle Persone divine.



Infine afferma che questo culto trova
la sua espressione nelle feste
liturgiche dedicate alla Madre di Dio
e nella preghiera mariana come il 
Santo Rosario.

5. La devozione verso la Santissima
Vergine che, come abbiamo visto, ha
radici tanto profonde nella vita della
Chiesa, è ed è stata logicamente
presente nel corso dei secoli nella
vita dei suoi figli e di tante istituzioni
ecclesiali. Per questo è naturale che
sia presente anche nell’Opera e nella
vita del suo Fondatore. San
Josemaría affermava che l’Opus Dei
era nato e cresciuto sotto il manto di
Santa Maria.

Questa intercessione materna della
Madonna appare evidente, per una
parte, nell’appoggio da Ella dato a
tutto ciò che si riferisce al cammino
giuridico dell’Opera. I successivi
passaggi giuridici, che culmineranno
il 28 novembre 1982 con l’erezione



dell’Opus Dei come Prelatura
personale, sono avvenuti grazie alla
Madonna.

A Santa Maria, d’altra parte, san
Josemaría ha fatto ricorso
innumerevoli volte per superare le
difficoltà che sorgevano durante
l’iter del cammino giuridico e a Lei si
affidava nelle numerose romerie da
lui fatte in diversi santuari mariani
d’Europa e d’America.

6. Ricorreva alla Madonna tutte le
volte che il Signore permetteva aspre
contrarietà, come, ad esempio, nei
primi anni ’50 del secolo scorso. Si
era al culmine della “opposizione dei
buoni”, che agivano pensando di fare
un servizio a Dio[7]. “Non sapendo a
chi rivolgermi sulla terra, mi rivolsi,
come sempre, al Cielo. Il 15 agosto
1951, dopo un viaggio – perché non
dirlo? – penitente, feci a Loreto la
consacrazione dell’Opus Dei al Cuore
Dolcissimo di Maria”[8].



San Josemaría ritornò molto
contento da questo viaggio, sicuro di
aver lasciato in buone mani tutte le
sue preoccupazioni. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum,
ripeteva continuamente e, con lui,
tutti i suoi figli. Volle che questa fosse
per sempre una preghiera
incessante[9]. Ancora una volta con
questa stessa giaculatoria i fedeli
dell’Opera si sono uniti al loro
Fondatore e al suo primo successore
per affidare all’Onnipotenza
Supplicante la definitiva soluzione
giuridica dell’Opus Dei.

7. Tutta la vita di san Josemaría è
piena del suo amore per la Vergine
Santissima. Non voleva essere di
esempio in nulla, salvo che
nell’amore per la Madonna, che
amava alla follia. L’intero arco della
sua esistenza è pieno del suo amore
per la Madonna e dell’amore della
Madonna, in modo non meno
evidente: dal giorno della sua



guarigione per intercessione di
nostra signora di Torreciudad,
quando aveva due anni ed era stato
dato per spacciato dai medici, fino al
26 giugno 1975 quando, pochi istanti
dopo aver rivolto un saluto a una
immagine della Vergine di
Guadalupe nella stanza dove era
solito lavorare, il Signore volle
portarselo in Cielo.

8. L’Opus Dei è essenzialmente
mariano, e questo fa parte integrante
dell’eredità spirituale ricevuta da san
Josemaría. Non è possibile concepire
la vita di un fedele della Prelatura
con non abbia un grande affetto per
la Madre di Dio.

La Madonna si pone agli inizi della
chiamata cristiana all’Opus Dei: “Sii
di Maria e sarai nostro”[10]. Per sua
mediazione il Signore concede la
grazia della donazione. Ecco perché
il Fondatore diceva ai suoi figli in 



Forgia: “Ama follemente la Madre di
Dio, che è Madre nostra”[11].

Con queste parole egli ricordava le
sue visite al santuario della Madonna
del Pilar a Saragozza: “Proprio per
questo Dio vuole che noi andiamo al
Pilar: perché, sentendoci risollevati
dalla comprensione, dall’affetto e dal
potere di nostra Madre, cresca la
nostra fede, si consolidi la nostra
speranza, diventi più viva in noi
l’ansia di servire con amore tutte le
anime. E con gioia e nuove forze
potremo dedicarci al servizio degli
altri, santificare il nostro lavoro e la
nostra vita: in una parola, potremo
rendere divini tutti i cammini della
terra”[12].

9. Una via per amare sempre più la
Vergine Santissima sono le norme e
le consuetudini mariane che, dalla
mattina alla sera, rendono più facile
ai fedeli dell’Opus Dei il ricorso a Lei
in tutte le situazioni: “Cominciamo



con le orazioni vocali, le stesse che
molti hanno appreso da bambini: frasi
ardenti e semplici, rivolte a Dio e a
sua Madre, che è anche nostra Madre.
Ancora oggi, al mattino e alla sera, e
non una volta ogni tanto, ma
abitualmente, rinnovo l’atto di offerta
che i miei genitori mi hanno
insegnato: Dolce mia Signora e Madre
mia, io mi offro interamente a Voi. E
in pegno del mio filiale affetto, vi
consacro in questo giorno i miei
occhi, i miei orecchi, la mia lingua, il
mio cuore... [...]”[13].

Inoltre incoraggiava a dire alla
Madonna molte giaculatorie durante
l’intera giornata: “Non esitiamo a
ripeterle lungo la giornata – con il
cuore, senza bisogno di parole –
piccole preghiere, giaculatorie. La
devozione cristiana ha raccolto molte
di queste lodi ardenti nelle Litanie che
accompagnano il Santo Rosario. Ma
ciascuno è libero di aumentarle,
rivolgendo alla Madonna altri elogi,



dicendole dal nostro intimo ciò che –
per un santo pudore che Lei capisce e
approva – non oseremmo pronunciare
ad alta voce”[14].

La devozione per Santa Maria occupa
il primo posto dopo quello della
Santissima Trinità, nella vita
interiore: “Più di Lei solo Dio”.
Parlando della Madonna diceva: “Ti
consiglio – per concludere – di fare, se
non l’hai ancora fatta, la tua
esperienza personale dell’amore
materno di Maria. Non basta sapere
che Ella è Madre, considerarla tale, e
parlare di Lei come tale. È tua Madre,
e tu sei suo figlio; ti vuole bene come
se tu fossi il suo figlio unico sulla
terra. Trattala di conseguenza:
raccontale tutto ciò che ti succede,
rendile onore, amala. Nessuno può
farlo al tuo posto, né come tu lo
faresti, se non sei tu stesso a farlo.

“Ti assicuro che se ti avvierai su
questo cammino, troverai subito tutto



l’amore di Cristo: e ti vedrai inserito
nella vita ineffabile di Dio Padre, di
Dio Figlio, di Dio Spirito Santo.
Troverai la forza di compiere fino in
fondo la Volontà di Dio, ti riempirai di
aneliti di servire tutti gli uomini. Sarai
il cristiano che ogni tanto sogni di
essere: pieno di opere di carità e di
giustizia, felice e forte, comprensivo
con gli altri ed esigente verso te
stesso”[15].

J.A. Riestra

Bibliografia di base

1. In primo luogo, vi sono gli scritti
pubblicati di san Josemaría. Possono
essere particolarmente utili, in
quanto riguardano l’argomento in
questione, le omelie sulla Madonna
pubblicate in È Gesù che passa e 
Amici di Dio, Recuerdos del Pilar, 
Cammino, ecc.



2. Un buon aiuto su questo
argomento si trova anche in Álvaro
del Portillo, Intervista sul Fondatore
dell’Opus Dei, Ares; Javier Echevarría,
Memoria del beato Josemaría Escrivá,
Leonardo editore; Idem, El amor a
María Santísima en las enseñanzas de
Mons. Escrivá de Balaguer, in
Palabra, nn. 156-157 (1978), pp.
341-345. Anche nelle diverse
bibliografie pubblicate si trovano
numerosi episodi che mostrano la
pietà filiale di san Josemaría.

3. Altre opere che possono aiutare
sono: Federico Delclaux, Santa María
en los escritos del Beato Josemaría
Escrivá, Rialp; José Antonio Riestra, 
La maternità spirituale di Maria
nell’esperienza mariana di San
Josemaría Escrivá, in “Annales
Theologici” n. 16 (2002), pp. 473-489;
A. Blanco, Madre di Dio e Madre degli
uomini. Studio sulla devozione
mariana di San Josemaría e sul suo



rapporto con l’unità di vita, in 
Romana n. 37 (2003/2), pp. 292-320.

4. Per una visione d’insieme si
possono consultare: José Bastero
Eleizalde, María, Madre del Redentor,
2ª ed., Eunsa; M. Ponce Cuéllar, 
María, Madre del Redentor y Madre
de la Iglesia, Herder; S. De Fiores – S.
Meo (edd.), Nuevo diccionario de
mariología, Ediciones Paulinas.

66. Maria, esaltata per la grazia di
Dio, dopo suo Figlio, al di sopra di
tutti gli angeli e gli uomini, perché è
la Madre Santissima di Dio, che ha
preso parte ai misteri di Cristo, viene
dalla Chiesa giustamente onorata con
culto speciale. In verità dai tempi più
antichi la beata Vergine è venerata
col titolo di «Madre di Dio», sotto il
cui presidio i fedeli pregandola si
rifugiano in tutti i loro pericoli e le
loro necessità. Soprattutto a partire
dal Concilio di Efeso, il culto del
popolo di Dio verso Maria crebbe



mirabilmente in venerazione e in
amore, in invocazione e in
imitazione, secondo le sue stesse
profetiche parole: «Tutte le
generazioni mi chiameranno beata,
perché grandi cose mi ha fatto
l’onnipotente» (Lc 1, 48). Questo
culto, quale sempre fu nella Chiesa,
sebbene del tutto singolare, differisce
essenzialmente dal culto di
adorazione, prestato al Verbo
Incarnato come al Padre e allo
Spirito Santo, e particolarmente lo
promuove. Infatti le varie forme di
devozione verso la Madre di Dio, che
la Chiesa ha approvato, entro i limiti
di una dottrina sana e ortodossa,
secondo le circostanze di tempo e di
luogo e l’indole e la mentalità dei
fedeli, fanno sì che, mentre è onorata
la Madre, il Figlio, per il quale
esistono tutte le cose (cfr. Col 1,
15-16) e nel quale «piacque all’Eterno
Padre di far risiedere tutta la
pienezza» (Col 1, 19), sia debitamente



conosciuto, amato, glorificato, e siano
osservati i suoi comandamenti.

67. Il Sacrosanto Concilio
espressamente insegna questa
dottrina cattolica, e insieme esorta
tutti i figli della Chiesa, perché
generosamente promuovano il culto,
specialmente liturgico, verso la Beata
Vergine, abbiano in grande stima le
pratiche e gli esercizi di pietà verso
di Lei, raccomandati lungo i secoli
dal Magistero, e scrupolosamente
osservino quanto in passato è stato
sancito circa il culto delle immagini
di Cristo, della Beata Vergine e dei
santi. Esorta inoltre caldamente i
teologi e i predicatori della parola
divina ad astenersi con ogni cura da
qualunque falsa esagerazione, come
pure da una eccessiva ristrettezza di
mente nel considerare la singolare
dignità della Madre di Dio. Con lo
studio della Sacra Scrittura, dei Santi
Padri e dottori e delle Liturgie della
Chiesa, condotto sotto la guida del



Magistero, illustrino rettamente i
compiti e i privilegi della Beata
Vergine, che sempre hanno per fine
Cristo, origine di ogni verità, santità e
devozione. Sia nelle parole che nei
fatti evitino diligentemente ogni cosa
che possa indurre in errore i fratelli
separati o qualunque altra persona,
circa la vera dottrina della Chiesa. I
fedeli a loro volta si ricordino che la
vera devozione non consiste né in
uno sterile e passeggero sentimento,
né in una vana credulità, ma bensì
procede dalla fede vera, dalla quali
siamo portati a riconoscere la
preminenza della Madre di Dio e
siamo spinti a un amore filiale verso
la Madre nostra e all’imitazione delle
sue virtù.

[1] Cfr. San Tommaso, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, a. 1.



[2] Cfr. San Tommaso, Summa
Theologiae, II-II, q. 81, 5.

[3] Cfr. San Tommaso, Summa
Theologiae, II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] Concilio Vaticano II, Costituzione
dogmatica Lumen gentium:

[5] Congregazione per il Culto Divino,
Messe della Vergine Maria, II.
Introduzione, 15-VIII-1986, n. 2.

[6] Ibidem, n. 6.

[7] Cfr., per esempio, A. de
Fuenmayor - V. Gómez-Iglesias – J.L.
Illanes, L’itinerario giuridico
dell’Opus Dei. Storia e difesa di un
carisma, Giuffrè, Milano, p. 92.

[8] San Josemaría, citato in A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. III, p. 191 e nota
56.



[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III, p.
191

[10] San Josemaría, Cammino, n. 494.

[11] San Josemaría, Forgia, n. 77.

[12] San Josemaría, Recuerdos del
Pilar, articolo pubblicato su El
Noticiero de Zaragoza, 11-X-1970.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
296.

[14] San Josemaría, Amici di Dio, n.
293.

[15] Idem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/la-devozione-per-
la-vergine-santissima/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/la-devozione-per-la-vergine-santissima/
https://opusdei.org/it/article/la-devozione-per-la-vergine-santissima/
https://opusdei.org/it/article/la-devozione-per-la-vergine-santissima/

	La devozione per la Vergine Santissima

