opusdei.org

La bellezza teologica
di una statua

Riflessioni teologiche attorno
alla statua di san Josemaria in
San Pietro, a Roma. Questa
statua é venuta fuori da un
grande blocco di marmo,
estratto dalle cave di
Pietrasanta, «la pietra santa».
Gesu ha applicato a se stesso il
Salmo 118, che avra
probabilmente cantato al
momento dell'Halleldell'ultima
cena: egli e la «pietra d’angolo».
La statua di san Josemaria
ricorda che Cristo attrae a sé
tutte le cose.



12/12/2012

Lasciatemi innanzitutto esprimervi
la mia gioia per il fatto di trovarmi a
Firenze. Quando visitai per la prima
volta la vostra citta, nel 1974, ne
rimasi conquistato. In
quell'occasione mi stavo recando a
Roma per conoscervi san Josemaria
Escriva de Balaguer. Sono commosso
per il fatto che & lui che mi riporta a
Firenze, per la presentazione del
libro sulla statua monumentale
scolpita da Romano Cosci per la
Basilica di San Pietro..

Perché san Josemaria e
rappresentato con delle vesti
liturgiche? Da un punto di vista
estetico, la casula ampia, sciolta,
conferisce al marmo slancio e
movimento. Questo abbigliamento
sfugge all’usura del tempo, dato che é
un abito sacerdotale fin dal quarto



secolo. San Josemaria € come se
stesse predicando, dopo la lettura del
Vangelo: le sue mani sono espressive,
trasmettono convinzione; € una
“potenza di Dio per la salvezza” (Rm
1,16) a pervadere il suo
atteggiamento.

Ma vi sono, a mio avviso, altre
ragioni che danno senso alla scelta
compiuta. A volte si giustificano a
posteriori delle scelte architettoniche
con delle elucubrazioni fumose.
Numerosi poeti, se fossero ancora in
vita, si stupirebbero delle intenzioni
sottili che vengono attribuite ai loro
versi. Non penso tuttavia di
avventurarmi imprudentemente su
una strada di tal fatta, se avanzo
qualche spiegazione teologica, che mi
permettera d’affrontare delle
questioni al tempo stesso
appassionanti ed attuali, d’'una
grande importanza, che si puo
riassumere con una frase del Vangelo
secondo Giovanni che é stata scolpita



sul marmo della statua: «Io, quando
saro elevato da terra, attirero tutti a
me» (Gv 12,32). Esse sono nel cuore
stesso della natura umana e toccano
cio che é essenziale nel messaggio
cristiano: culto, liturgia, lavoro, arte,
amore, tempo, eternita.

1. Il culto spirituale

Al centro della relazione dell’'uomo
con Dio si trova la nozione di culto.
La persona umana é creata per
rendere un culto a Dio, adorarlo
nella sua unita e trinita, unirsi a lui,
entrare in comunione con il suo
amore: entrare nella sua gloria,
partecipando alla filiazione divina di
Gesu. Cristo é la gloria del Padre (cf.
Gv 1,14; 5,44; 7,18).

Al tempi di Cristo il popolo ebreo
attribuiva una particolare
importanza al Tempio di
Gerusalemme. Nel suo dialogo con
una donna, che essendo Samaritana
negava il ruolo del Tempio, Gesu



afferma che bisogna adorare Dio «in
spirito e verita» (Gv 4,23). Le
dimensioni del Tempio si allargano al
mondo intero. Dio attende da noi un
culto spirituale, quello della nostra
esistenza. Nel racconto della Genesi,
una parola che in ebreo ha la stessa
radice dei termini «culto»,
«coltivare», designa la vocazione
umana: Dio stabili 'uomo nel
giardino dell’Eden «perché lo
coltivasse e lo custodisse» (Gn 2,15).
Per molto tempo, numerosi autori
hanno sminuito o deformato la
portata di questo testo. Bossuet, per
esempio, commenta che «la cultura
donata all’'uomo per suo esercizio,
era come quella cultura curiosa che
fa coltivare i frutti e i fiori piu per
piacere che per necessita».. Piu di
due secoli dopo san Josemaria legge
la Genesi in tutt'altra luce; una grazia
di Dio gli fa comprendere che il
lavoro € un cammino di santita, che
ciascuno é sacerdote della propria
esistenza (cf. 1 Pt 2,5), che I’altare



d’un pittore, per esempio, é il suo
cavalletto, e quello d’un chirurgo, la
sala operatoria. Con il suo lavoro
I'uomo imita i trent'anni di vita
nascosta del Signore, ’artigiano (cf.
Mc 6,3), il figlio del carpentiere (cf.
Mt 13,55). «I1 Padre mio opera
sempre e anch'io opero» (Gv 5,17). La
vocazione professionale é iscritta nel
cuore dell’'uomo.

Che cos'e la santita? E la gloria di Dio,
il suo amore cosi forte che si
comunica a noi: riferire tutto a Dio,
lodarlo in tutto, «aver lasciato
operare Dio» in noi, diceva il
Cardinale Ratzinger commentando
I’esperienza spirituale e il messaggio
di san Josemarias. Dio si aspetta forse
da noi che trascorriamo le nostre
giornate in chiese o monasteri?
Evidentemente no. E il nostro luogo
di lavoro che diventa tempio di Dio; o
meglio, € il nostro essere stesso che é
la casa di Dio. Qual & dunque questo
nuovo culto?



E P'offerta di sé a Dio nella vita
quotidiana. I’amore divino é cosi
forte, Dio ci ama cosi tanto da volere
non soltanto che gli diamo tutto, ma
che doniamo noi stessi in risposta al
suo amore. Cio che ci chiede e gia
iscritto nel nostro cuore. Non si tratta
di precetti esteriori, artificiali,
neppure di regole semplicemente
logiche, come quelle del codice della
strada. Il cristiano vive innanzitutto
a partire d’'una fede che si traduce
nell’amore di Dio e del prossimo, e si
espande in una morale che non é
limitazione. San Josemaria amava
queste parole di san Pietro su Cristo,
pietra viva, e il suo popolo santo:
“Stringendovi a lui, pietra viva,
rigettata dagli uomini, ma scelta e
preziosa davanti a Dio, anche voi
venite impiegati come pietre vive per
la costruzione di un edificio
spirituale, per un sacerdozio santo,
per offrire sacrifici spirituali graditi
a Dio, per mezzo di Gesu Cristo” (1 Pt
2, 4-5). L’olocausto del lavoro, della



gioia, della fatica, del riposo, ecco
I’ostia immacolata offerta al Signore;
cosi parla San Josemaria quando
commenta la lettera di san Paolo ai
Romani: “Vi esorto dunque, fratelli,
per la misericordia di Dio, ad offrire i
vostri corpi come sacrificio vivente,
santo e gradito a Dio; e questo il
vostro culto spirituale” (Rm 12, 1).
Questo é il culto logico, conforme al
Logos; € ancora un culto che
conviene alla nostra umana natura,
giacché formiamo, per usare le
parole di Pascal, “un corpo pieno di
membri pensanti”, e noi dobbiamo
anche pensare per imparare ad
amare..

«Che cosa rendero al Signore per
quanto mi ha dato?» si domanda il
Salmista. «Alzero il calice della
salvezza e invochero il nome del
Signore» (Sal 116,12-13). Qui si dice
tutto! Il rito del ringraziamento della
liturgia ebraica culmina nel calice
del Sangue di Cristo della liturgia



cristiana, e nel culto spirituale,
esercizio della carita, come spiega
sant'Agostino: «Prendere il calice
della salvezza ed invocare il nome
del Signore significa essere ricolmi di
carita in tale pienezza che si sia
pronti non solo a non odiare il
fratello ma a morire per lui»s.

Le lettere di san Pietro e di san Paolo
parlano dunque di questo culto
spirituale, che trae la sua sorgente e
trova il suo culmine nel culto per
eccellenza: la liturgia eucaristica.
Infatti, Gesu, il Verbo incarnato, vi
offre se stesso a suo Padre per la
nostra salvezza. Questo culto e cosi
importante che il sacerdozio
ministeriale e totalmente orientato
ad esso.

Torno quindi alla domanda posta:
perché san Josemaria é rivestito di
paramenti liturgici? Si tratta della
statua d’un sacerdote. La casula é
precisamente il paramento che



s'indossa per celebrare la Messa. Il
Santo é dunque rappresentato nella
tenuta che simboleggia la sua ragion
d’essere: la liturgia eucaristica.

2. La liturgia

Cos'e la liturgia? La domanda ha
fatto scorrere molto inchiostro da un
secolo a questa parte. Si e parlato
della Messa come di una cena, in
riferimento al banchetto pasquale
del giorno dell’istituzione, il giovedi
santo. La si e qualificata come
assemblea nella quale i cristiani si
ritrovano: «gahal» in ebraico,
«ecclesia» in greco, significa
«convocazione», “assemblea”. La
nozione di memoriale é stata
valorizzata, poiché la Pasqua ebraica
celebra la liberazione dell’Egitto. In
vari scritti, dapprima come semplice
teologo, poi come Papa, Joseph
Ratzinger, oggi Benedetto XVI, ha
offerto una sintesi di questi dibattiti.
Egli conclude, nella linea dei Padri



della Chiesa, che la liturgia e
essenzialmente una preghiera:
un'orazione, con un contenuto
essenzialmente sacrificale, e anche
con una sua dimensione conviviale;
un'adorazione.

In effetti il banchetto pasquale
ebraico dei tempi di Cristo era gia
molto differente da un pasto
normale. Gli ebrei recitavano delle
preghiere di benedizione e dei salmi.
In continuita e al tempo stesso in
rottura con questa tradizione, Cristo
proferisce delle parole nuove e
compie dei nuovi gesti. Perché la
prima cena anticipa il sacrificio del
Calvario. Nella liturgia
dell’Eucaristia, il mistero pasquale e
reso presente: la passione, la morte,
la resurrezione e I’ascensione di
Cristo.

Di conseguenza c'e nell’Eucaristia un
grande mistero, il mistero di Cristo. Il
nostro atteggiamento, di fronte a



questo mistero, dev'essere la
contemplazione e il rispetto di cio
che non ci appartiene, cioe a dire di
quello che e sacro. La liturgia della
Messa € dunque innanzitutto
un'azione di Dio e una preghiera
(d’altronde é lo Spirito che ci fa
pregare). Ecco delle nozioni
assolutamente essenziali nell’epoca
di rinnovamento liturgico iniziato
con I’enciclica di Giovanni Paolo II
Ecclesia de Eucharistia.

Cio che e essenziale nell’Eucaristia e
la presenza di Cristo, come e
sottolineato nella Sacrosanctum
Conciliums. Si tratta d’una presenza
sacramentale, misteriosa, ma non
per questo meno reale: € una
presenza sostanziale. Che succede
dunque nella Messa?

La risposta si trova nelle parole di
Cristo: «Io, quando saro elevato da
terra, attirero tutti a me» (Gv 12,32).
Esse sono scolpite sul marmo della



statua di cui parliamo. Dopo il suo
ingresso trionfale a Gerusalemme,
Cristo e glorificato da suo Padre in
una misteriosa teofania, tra lo
stupore della folla. Come piu tardi
nel Getsemani, in un momento
d’angoscia, ma anche d’intimita con
il Padre, e certamente di gioia
interiore, le due volonta del Verbo
incarnato si accordano tra loro; la
volonta umana di Gesu si sottomette
alla sua volonta divina: «e che devo
dire? Padre, salvami da quest'ora?
Ma per questo sono giunto a
quest'oral!» (Gv 12,27). Cristo
pronuncia in quel momento una
sorta di profezia: «Io, quando saro
elevato da terra, attirero tutti a me»;
e ’evangelista precisa: «Questo
diceva per indicare di qual morte
doveva morire» (Gv 12,33).
L’elevazione di Cristo, al tempo stesso
sulla croce e nella gloria, &
innanzitutto un annuncio della sua
morte, della sua resurrezione e della
sua ascensione alla destra del Padre.



La stessa idea era gia presente in una
precedente rivelazione agli ebrei:
«Quando avrete innalzato il Figlio
dell'uomo, allora saprete che Io Sono
e non faccio nulla da me stesso, ma
come mi ha insegnato il Padre, cosi io
parlo» (Gv 8,28).

In quest'orizzonte, la riflessione del
cardinale Ratzinger attorno a Gv
12,32 come profezia del culto
liturgico apre una prospettiva
interessante: «Il sacrificio assume
allora la forma della croce di Cristo,
dell’amore che si dona nella morte, la
quale non ha nulla a che fare con la
distruzione, ma € un atto di nuova
creazione che riporta la creazione a
se stessa. Ogni culto é ora
partecipazione a questa Pesach di
Cristo, a questo suo “passaggio” dal
divino all’'umano, dalla morte alla
vita, all’'unita di Dio e uomo. Il culto
cristiano é dunque concreto riscatto
e realizzazione di quanto Gesu ha
detto nel tempio di Gerusalemme



all’inizio della settimana della
Passione, nella domenica delle
palme: “io, quando saro elevato da
terra, attirero tutti a me” (Gv 12, 32)»
7. I’iscrizione della statua traduce in
parole cio che il marmo rappresenta:
san Josemaria, rivestito dei
paramenti sacerdotali, esercita il
culto eucaristico, e questo culto
rimanda al culto della vita personale
tutta. In tal senso, questa statua e piu
d’un ritratto, € un'immagine.

3. L’amore

Qual e il contenuto del mistero della
Croce? Perché Cristo attrae a sé ogni
cosa dopo la Croce? Qual € questa
forza d’attrazione che, per cosi dire,
unisce al tempo stesso gli uomini con
Dio e tra di loro? Cio che attira tutti
gli uomini a Cristo € il suo amore, la
sua Persona stessa. E sulla Croce
dove Cristo perdona i suoi carnefici,
apre il Cielo al buon ladrone, ci dona
Maria per Madre. La sofferenza



estrema e anche il luogo dell’amore
fino alla consumazione di tutte le
forze vive del suo essere.

L’Eucaristia e innanzitutto il
sacramento dell’amore. Mi sovviene
la cappella del Santissimo
Sacramento della Cattedrale di
Santiago di Compostella. Vi si
possono ammirare due grandi statue,
a un fianco e all’altro del
tabernacolo: una rappresenta la fede,
I’altra la speranza. Perché non v’e la
carita? Sicuramente ’avete gia
compreso: la carita e al centro, e
I’Eucaristia.

Gesu dona liberamente la sua vita
sulla Croce per salvarci. Egli stesso
ha insegnato che non v’é amore piu
grande che dare la propria vita per
coloro che amiamo. Come spiega
Benedetto XVI nel suo libro Gesu di
Nazaret, la Croce e I’esaltazione di
Cristo, la sua glorificazione, non solo
perché essa é il preludio alla sua



resurrezione, vittoria sulla morte, ma
perché essa rivela cio che Dio e:
amore sostanziale.

La casula sacerdotale € un simbolo
della carita. Benedetto XVI spiegava
cosi questa idea: «la preghiera
tradizionale quando si riveste la
casula vede rappresentato in essa il
giogo del Signore che a noi come
sacerdoti e stato imposto. E ricorda la
parola di Gesu che ci invita a portare
il suo giogo e a imparare da Lui, che
e "mite e umile di cuore" (Mt 11,29).
Portare il giogo del Signore significa
innanzitutto: imparare da Lui. Essere
sempre disposti ad andare a scuola
da Lui. Da Lui dobbiamo imparare la
mitezza e 'umilta - 'umilta di Dio
che si mostra nel suo essere uomo
(...) Il suo giogo é quello di amare con
Lui. E piu amiamo Lui, e con Lui
diventiamo persone che amano, piu
leggero diventa per noi il suo giogo
apparentemente pesante»s.



V'é dunque una piena concordanza
tra l’iscrizione scolpita sul marmo e
I'abbigliamento sacerdotale:
ambedue illustrano la carita di
Cristo.

Il suo amore I’ha condotto a
incarnarsi. Dio s’eé fatto uomo. Dov'e
la bellezza di Cristo sulla Croce, dopo
la flagellazione, la coronazione di
spine, gli sputi, i chiodi che
trapassano le sue mani e i suoi piedi?
«Egli non aveva né bellezza né
decoro, per dare a te bellezza e
decoro», scrive sant'Agostino; «Quale
bellezza? Quale decoro?» domanda
poi, per rispondere subito:
«dilectionem caritatis», I'amore della
carita,. Cosi, il Verbo di Dio s’e fatto
carne per farci partecipare della sua
divinita. Amando i nostri fratelli noi
amiamo la carita che ce li fa amare,
che & Dio stesso. E ’'amore che
abbellisce la nostra anima, cosi come
I’amore per l'arte deve guidare lo



scultore perché la sua opera sia bella
e vera.

4.11lavoro

L’iscrizione che si trova sulla statua e
stata scelta perché essa é al centro di
un'esperienza mistica di san
Josemaria. Il testo di san Giovanni
abbraccia degli aspetti significativi
della storia e del carisma dell’Opus
Dei. Il 7 agosto 1931, meno di tre anni
dopo la fondazione, Josemaria
Escriva celebra il sacrificio
eucaristico, quando d'improvviso,
durante I’elevazione dell’ostia, subito
dopo la consacrazione, le parole di
Gv 12,32 si presentano in modo
impetuoso alla sua mente. La
relazione di ogni cristiano col
Vangelo comporta una dimensione
intima e personale. La Parola di Dio e
la vita di Cristo danno la chiave di
ogni vita autenticamente cristiana.
Tuttavia, si produce qui un
fenomeno particolare, sotto la forma



di cio che si suole chiamare una
locuzione divina: le parole della
Scrittura martellano ’anima in modo
ineluttabile con un senso al tempo
stesso evidente e nuovo: «<omnia
traham ad meipsum», secondo il
testo della Vulgata, «attirero tutto a
me». Ecco come san Josemaria
riferisce ’episodio nei suoi Appunti:
«E 10 compresi che saranno gli
uomini e le donne di Dio ad
innalzare la Croce con la dottrina di
Cristo sul pinnacolo di tutte le attivita
umane... E vidi il Signore trionfare e
attrarre a sé tutte le cose»o.
L’esperienza colpisce il giovane
sacerdote in quanto fondatore: tutta
la sua concezione dell’esistenza
cristiana ne e influenzata.

Cosi San Josemaria applica Gv 12,32
al lavoro. Joseph Ratzinger, come ho
appena mostrato, evidenzia a sua
volta la realizzazione della pericope
nel culto cristiano. La Croce unisce
culto e lavoro. La sostanza del testo &,



per Ratzinger, la partecipazione alla
creazione, una nuova creazione in
quanto redenzione, morte e
risurrezione, nella quale la misura
dell’amore e quella del sacrificio
della croce. Ora il lavoro partecipa
della creazione e della redenzione
amorosa. «Il lavoro — scrive san
Josemaria — nasce dall’amore,
manifesta I’amore, € ordinato
al’amore»u. Il lavoro € redentore
(anche Baudelaire loda la redenzione
attraverso il lavoro!). Sull’altare, il
lavoro umano, unito al Sangue di
Cristo come l’acqua che il sacerdote
mescola con il vino, entra per cosi
dire nel mistero della passione, della
morte, della risurrezione e
dell’ascensione di Gesu, mistero che
forma un'unita con il lavoro nascosto
del carpentiere di Nazaret, e dove si
trovano anche le relazioni familiari e
sociali, come le amicizie. Il lavoro,
divenuto sacrificio offerto come culto
a Dio, raggiunge cosi la liturgia
celeste. La Messa medesima, come



san Josemaria un giorno comprese in
modo tutto speciale, diviene un
lavoro, un'opera di Dio. La casula é
dunque la tuta di lavoro del
sacerdote.

Qualche parola sul lavoro
dell’artista. Mi sembra che tutto
quanto detto s’applichi a lui in modo
eminente. ’artista comprende che la
santificazione del lavoro non e una
sorta di perfezionismo, perché egli e
sempre insoddisfatto della sua opera.
Solamente Dio, per il suo amore,
rende santi. ’amore che Dio ci
chiede non é la ricerca di una
perfezione fine a se stessa. Un
giorno, san Josemaria commento,
osservando la pittura d’una cappella
dedicata alla Santa Croce, che noi
non realizziamo mai cose che non
possano essere migliorate:..
L’'importante e agire per amore;
questa intenzione sublima in qualche
maniera la necessaria competenza
tecnica. E forse in questo senso che si



puo comprendere il commento d’un
grande pianista su alcuni giovani
colleghi particolarmente virtuosi:
«Suonano in un modo troppo
meccanico; non imitano la voce
umananr.

Si tocca qui un punto di collegamento
fra arte e vita spirituale. San
Josemaria considerava infatti che
“non possiamo essere soddisfatti di
cio che facciamo nel nostro servizio a
Dio, cosi come un artista non € mai
contento del quadro o della statua
che viene fuori dalle sue mani” .
Quando spiegava perché, parlava di
un amante, della conquista
spirituale, del Amore, insomma, che
e sempre ansia di Infinito... Nel
parlare del artista, uno si riferisce
facilmente alla sua creativita, al suo
genio, alla sua sensibilita. San
Josémaria evocava volentieri la
sapienza dell’artista : la sapientia
non é altro che la sapida scientia, la
scienza del amore.



Forse per questo, quando san
Josemaria parla di santificazione del
lavoro, ci invita a fare del lavoro un
arte, a lavorare come l’artista :
fabbricare, con la materia prima
della nostra vita, non un oggetto di
serie, ma un opera d’arte.

Questa sapienza tocca il piu
profondo del essere, aspira
all’eternita. Vediamo dunque la
questione del tempo e dell’eternita,
ritornando al mistero della morte e
resurrezione di Cristo.

5.1l tempo e ’eternita

Poco prima della sua profezia
sull’attrazione a sé di tutti gli uomini,
Cristo ascolta la voce del Padre che
esalta I’accettazione della morte da
parte del Figlio. In risposta
all’labbandono filiale alla volonta del
Padre e dunque all’accettazione della
morte («Padre, salvami da quest'ora!
Ma é appunto per questo che io sono
venuto in quest'ora! Padre, glorifica



il tuo nome» [Gv 12,27-28]), Gesu
sente la voce dal cielo: «L'ho
glorificato e di nuovo lo
glorifichero!» (Gv 12,28). Gesu
preghera piu avanti il suo Padre
associando di nuovo alla propria
morte la gloria del Padre e la sua:
«Padre, e giunta l'ora, glorifica il
Figlio tuo, perché il Figlio glorifichi
te» (Gv 17,1). Joseph Ratzinger spiega
questa misteriosa glorificazione, non
solo della croce ma della morte
stessa di Cristo, alla luce
dell’istituzione dell’Eucaristia:
«L’evento dell’Ultima Cena e
un’anticipazione della morte, la
trasformazione della morte in un
atto d’amore. Solo in questo contesto
si puo capire che cosa voglia
significare Giovanni quando chiama
la morte di Gesu glorificazione di Dio
e glorificazione del Figlio (Gv 12,28;
17,21). La morte che, per sua natura,
e la fine, la distruzione di ogni
relazione, viene da lui trasformata in
un atto di comunicazione di sé; e



questo e la salvezza degli uomini, in
quanto significa che ’'amore vince la
morte. La stessa cosa possiamo
esprimere anche da un altro punto di
vista: la morte, che ¢e la fine della
parola e la fine del senso, diventa
essa stessa parola e dimora del senso
che si dona»s.

Sant'Agostino, nel suo incomparabile
commento alla prima lettera di san
Giovanni, che afferma che Dio «Ci ha
amati per primo» (1Gv 4,19),
aggiunge che Dio «donavit nobis
diligere»: «ci ha donato la capacita di
amarlo»s.

L’accettazione del dono di Dio si
trasforma in certo modo in un dono
dell’'uvomo a Dio. Come spiega
sant'Agostino questa comunione
nell’amore? Utilizza un paragone che
un artista comprendera meglio di
chiunque altro. «C'e qui davanti agli
occhi legna di quercia; un buon
falegname vede questo legno non



ancora livellato, appena tagliato dal
bosco, e se ne

interessa» (m'immagino qui Romano
Cosci che sceglie un blocco di marmo
nelle cave di Pietrasanta). «Certo non
s'é preso interesse a quel legno
perché esso rimanga sempre lo
stesso. E la sua arte che gli mostra cio
che il legno sara, non l'interesse per
il quale vede cio che € ora; e lo ha
amato per quel che ne avrebbe fatto,
non per quello che e. Cosi Dio ci ha
amato, pur essendo noi peccatori.
Diciamo che Dio ha amato i
peccatori. Disse infatti: Non i sani
hanno bisogno del medico ma gli
ammalati (Mt 9,12). Dio ha forse
amato noi peccatori perché
restassimo tali? Egli ha guardato a
noi come quel falegname al legno
tagliato nel bosco, e penso a cio che
avrebbe fatto e non gia al legno
informe che era»:.

E cosi che Gesu ci guarda, dalla
Croce, come dei figli di Dio; é cosi che



il cristiano vede nel suo prossimo un
figlio di Dio; nel pane eucaristico, cio
che diverra il Corpo di Cristo.
L’artista vede nel marmo la statua.
Dio scolpisce in noi un'immagine,
quella di Cristo. In ciascuna di queste
affermazioni, v'e una proiezione
verso il futuro, e, ancor piu, verso
I’aldila. Nel suo idealismo, Malraux
diceva che «I’arte € un antidestino».
Il mio parente Albert Samain, come
tanti poeti, ha sentito il bisogno di
evadere dalla monotonia dei giorni
tristi e grigi: «Mon ame est une
infante en robe de parade» («La mia
anima e una infante in abito di
corte»). Questi versi li avrebbe
recitati Sergio Corazzini, qualche
giorno prima della sua morte, a
Marino Moretti, I’amico di Firenze,
come ha ricordato Francois Livi nei
suoi lavori sulla poesia simbolista e
crepuscolare:s. Nonostante le parole
di Samain siano divenute un luogo
comune, la loro bellezza rimane; essa
esprime la grave sensibilita d’'un



poeta al pensiero della morte. La sua
arte e la ricerca dell’assoluto. Cosa
dice della sua anima? « Elle écoute la
vie -au loin- comme la mer »... « Elle
va, s’enchantant de mots mystérieux
» («Essa ascolta la vita — da lontano -
come il mare»... «Essa va,
incantandosi di parole misteriose»).

Ora, se vi sono delle parole che sono
misteriose, queste sono proprio
quelle della liturgia. Il poeta non
pensa alla forza d’eternita della
liturgia. Eppure e proprio nella
liturgia, ancor piu che nell’arte, nella
liturgia, arte suprema forse, che noi
siamo liberati dalla morte. Gli orologi
dovrebbero fermarsi durante la
Messa, diceva san Josemaria. Nella
lettura del Vangelo oggi soffia la
brezza del lago di Genesaret e a
Gerusalemme gli ulivi drammatici
continuano a piangere.

Se e vero che le nostre opere possono
sopravvivere a noi per un certo



tempo, la Messa, opus Christi, opus
Dei, ¢ gia il cielo che scende sulla
terra. La statua di san Josemaria e
attorniata da due angeli. Anche qui si
puo apprezzare la perfetta armonia
del monumento, perché la liturgia
dell’Eucaristia, presente nella casula
e nell’iscrizione della statua, €
un'anticipazione della liturgia
celeste, che I’Apocalisse descrive
parlando del «banchetto delle nozze
dell’Agnello» (Ap 19,9). Cristo, il
Verbo, la Parola eterna di Dio, ha
profetizzato con queste parole di vita
eterna: «Chi mangia la mia carne e
beve il mio sangue ha la vita eterna,
egli «dimora in me e io in lui» (Gv
6,54-56), diviene figlio di Dio.

Anche il culto spirituale unisce cielo
e terra. “Sembra che si uniscano
laggiu, sulla linea dell’orizzonte”,
diceva san Josemaria; ed aggiungeva:
“invece no, e nei vostri cuori che si
fondono davvero, quando vivete
santamente la vita ordinaria...” .



Le realta spirituali del mistero
cristiano si manifestano in quei segni
sensibili ed efficaci che sono i
sacramenti. La statua di Romano
Cosci e in qualche modo liturgica.
Essa evoca la Parola e il Pane:
I’Eucaristia, nella quale il frutto del
lavoro degli uomini é offerto a Dio.
Essa ci rimanda simbolicamente a
Cristo, al suo Vangelo e alla sua
Chiesa, famiglia della Santissima
Trinita, e ci fa intravedere il mistero
di Dio e ’lamore al quale egli ci invita
a partecipare.

Questa statua e venuta fuori da un
grande blocco di marmo, estratto
dalle cave di Pietrasanta, «la pietra
santa». Gesu ha applicato a se stesso
il Salmo 118, che avra probabilmente
cantato al momento dell'Hallel
dell'ultima cena: egli é la «pietra
d’angolo» (Mt 21,42; cf. Ps 118[117],
22). La statua di san Josemaria
ricorda che Cristo attrae a sé tutte le
cose. Riprendendo l'interpretazione



che Daniele fa del sogno di
Nabucodonosor, Sant'Agostino vede
Cristo come «la pietra staccata dal
monte senza concorso di mano
umanarz. Siriferisce alla concezione
miracolosa di Gesu, che significa al
tempo stesso, per il Verbo di Dio,
distaccarsi dalla nostra umanita — la
sua Persona e divina — mentre
prende la condizione umana: egli e
vero Dio e vero Uomo. Agostino
aggiunge che questa pietra
divenuta a sua volta una grande
montagna che riempie tutta la terra:
Cristo ricapitola in sé tutta la
creazione, tutta 'umanita, che nella
Chiesa si riconcilia con Dio. Al
momento del mio breve soggiorno a
Firenze, nel 1974, un cartello nel
chiostro d’una chiesa si dirigeva cosl
al turisti: «Se credi, prega; se non
credi, ammira; se sei un idiota, scrivi
il tuo nome sul muro». La bellezza
del arte, come quella della liturgia, ci
invita a un continuo superamento
personale. Possa l'opera di Romano



Coscl aiutarci a passare
dall’ammirazione alla preghiera, cioe
a lasciarci prendere dall’amore di
Dio!

Note

1. Testo del mio intervento a Firenze
il 1 ottobre 2008, nella Sala Verde del
Palazzo Incontri, per la Tavola
Rotonda San Josemaria, Uarte e gli
artisti, con occasione della
presentazione del volume San
Josemaria nella Basilica di San Pietro,
MCM Firenze, Pacini Editore, Pisa,
2008, 104 pp., con testi di Guillaume
Derville, Michele Dolz, Giancarlo
Polenghi, e fotografie di Aurelio
Amendola, Juan Maria San Millan,
Stefano Savella; Coordinamento:
Antonio Cozar; progetto grafico e
impaginazione: Gaetano Del Duca.

2. JACQUES BENIGNE BOSSUET,
Elevazioni a Dio, V Settimana, I
Elevazione, Pia Societa San Paolo,
Roma 1946, p. 118.



3. JOSEPH RATZINGER, “Lasciare
operare Dio”, L’Osservatore Romano,
6 ottobre 2002 (in occasione della
canonizzazione di Josemaria
Escriva).

4. BLAISE PASCAL, Pensées, Lafuma-
Brunschvicg, 368-474, in (Euvres
compleétes, Seuil, L'Intégrale, 1988,
Paris, p. 545.

5. SANT'AGOSTINO, Comento alla
lettera di san Giovanni, V, 4, in
www.augustinus.it.

6. CONCILIO VATICANO II, Cost.
Sacrosanctum Concilium, n. 10.

7. JOSEPH RATZINGER, Introduzione
allo spirito della liturgia, San Paolo,
Milano 2001, pp. 30-31.

8. BENEDETTO XVI, Omelia, Santa
Messa del Crisma, Basilica Vaticana,
Giovedi Santo, 5 aprile 2007.



9. SANT'AGOSTINO, Comento alla
lettera di san Giovanni, IX, 9, en
www.augustinus.it.

10. SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Appunti, n. 218, cit. in ANDRES
VAZQUEZ DE PRADA, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Leonardo, Como
1999, p. 402.

11. SAN ]OSEMARIA ESCRIVA, E Gestl
che passa, n. 48.

12. 11 1° giugno 1975, osservando la
pittura della cappella della Santa
Croce, presso il Collegio Romano
della Santa Croce, secondo una
testimonianza diretta di Antonio
Miralles).

13. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Forgia,
Ares, Milano, 1995, n. 385.

14. Cf. par exemple JAVIER
ECHEVARRIA, Memoria del Beato
Josemaria, Leonardo International,
Como, 2001, p. 97.



15. JOSEPH RATZINGER, Il cammino
pasquale, Ancora, Milano, 1986, p.
104.

16. SANT'AGOSTINO, Commento alla
lettera di san Giovanni, IX, 9, in
www.augustinus.it.

17. SANT'AGOSTINO, Commento alla
lettera di san Giovanni, VIII, 10, in
www.augustinus.it.

18. FRANCOIS LIVI, Dai simbolisti ai
crepuscolarti, Istituto Propaganda
Libraria, Milano, 1974, pp. 194-195;
Cf. ALBERT SAMAIN, Au Jardin de
UInfante, 1893.

19. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Amare
il mondo appassionatamente, in
Colloqui con Mons. Escrivd, Ares,
Milano, 2002, n. 115.

20. SANT'AGOSTINO, Commento alla
lettera di san Giovanni, I, 13, in
www.augustinus.it.; cf. Dn 2, 34-35.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/la-bellezza-
teologica-di-una-statua/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/it/article/la-bellezza-teologica-di-una-statua/
https://opusdei.org/it/article/la-bellezza-teologica-di-una-statua/
https://opusdei.org/it/article/la-bellezza-teologica-di-una-statua/

	La bellezza teologica di una statua

