
opusdei.org

L'Opus Dei negli anni
del Franchismo:
storia di una
narrazione

Proponiamo la versione
integrale del saggio "La
formazione di una grande
narrazione sull’Opus Dei", dello
storico Jaume Aurell sul
rapporto tra Opus Dei e
Franchismo. La ricerca è
apparsa su Studia et
Documenta: Rivista dell’Istituto
Storico san Josemaría Escrivá,
vol. VI, num. 6, (2012), pp.
235-294.



09/03/2018

"La formazione di una grande
narrazione sull’Opus Dei" (Jaume
Aurell)

Traduzione, ad opera di Vittorio
Varvaro e Giacomo Franchi,
dall’originale “La formación de un
gran relato sobre el Opus Dei”, Studia
et Documenta: Rivista dell’Istituto
Storico san Josemaría Escrivá, vol. VI,
num. 6, (2012), pp. 235-294.

Questo articolo si propone di
esplorare, analizzare e interpretare
le circostanze che hanno favorito la
formazione di una certa immagine
dell’Opus Dei nel corso della sua
storia, incentrandosi sull’epoca della
Spagna di Franco (1939-1975).
L’obiettivo principale di questa
ricerca è quello di indagare intorno
alle cause del contrasto tra la realtà



dell’Opus Dei e l’immagine da essa
proiettata, ma anche di esaminare a
fondo i processi che producono
questo tipo di distorsioni, così
caratteristiche delle società moderne
e, più esattamente, post-moderne. Si
parte, allora, da un interesse
tematico (l’immagine dell’Opus Dei) e
anche metodologico e teorico: il
funzionamento e la divulgazione
delle grandi narrazioni nelle società
contemporanee e la proiezione di
alcune realtà sociali e culturali che vi
si manifestano.

Oggi l’Opus Dei è una istituzione
della Chiesa che gode di un legittimo
prestigio. È un rispetto che si è a
mano a mano guadagnato a partire
dalla sua fondazione avvenuta nel
1928 e che si è diffuso sia in ambito
ecclesiastico che civile. Nel corso
della sua storia ha ricevuto
dimostrazioni di apprezzamento e di
lode ovunque da parte delle più
diverse ideologie, confessioni e



credenze religiose. L'erezione in
prelatura personale della Chiesa
Cattolica, il 28 novembre 1982, ha
adeguato la sua configurazione
giuridica alla sua natura e una
moltitudine di persone è accorsa a
Roma per le cerimonie di
beatificazione (1992) e
canonizzazione (2002) del suo
fondatore. Eppure, accanto a questa
immagine positiva, ampiamente
riconosciuta, ne è a poco a poco
cresciuta anche un’altra meno
favorevole, limitata ad alcuni ristretti
ambienti accademici, editoriali e
mediatici, ma che per la sua ampia
risonanza ha avuto in vari momenti
una notevole ripercussione sociale.

In quanto storico interessato al
processo di avvicinamento, accesso,
interpretazione, scrittura,
trasmissione e ricezione del passato,
mi ha sempre stupito il profondo
contrasto tra la realtà storica
dell’Opus Dei e la sua universale



accettazione (che sostanzialmente
non è cambiata dal giorno della sua
fondazione) e la sua immagine, che è
cambiata enormemente a seconda di
epoche e luoghi. Chiunque conosca,
anche pochissimo, la realtà storica e
l’itinerario giuridico dell’Opus Dei,
non può che restare perplesso
davanti a questa discrepanza tra il
fatto in sé e la sua immagine
ricreata.

Partendo dall’osservazione di questo
fenomeno storico-mediatico, questo
articolo si propone di esplorare le
circostanze che hanno favorito il
formarsi di una determinata
immagine dell’Opus Dei nel corso
della sua storia, incentrandosi
sull’epoca della Spagna di Franco
(1939-1975). Pertanto non si tratta,
esattamente, di uno studio sulla
natura di tale istituzione in questo
spazio e in questo tempo, ma
piuttosto di un’analisi dei
meccanismi che hanno articolato la



percezione che la società ha
proiettato su di essa[1]. L’articolo si
propone di analizzare a fondo, a
livello globale e teorico, i processi
che determinano questo tipo di
deformazioni, così caratteristici delle
società moderne e, più esattamente,
post-moderne. Pertanto, parto da un
interesse tematico (l’immagine
dell’Opus Dei), ma anche
metodologico e teorico (la
generazione, il consolidamento e il
funzionamento delle grandi
narrazioni nelle società
contemporanee).

Nel suo percorso l’Opus Dei ha
dovuto affrontare l'emergere di due
immagini contrapposte. La prima la
presenta come una realtà apostolica
che ha contribuito alla diffusione
della vita cristiana in mezzo al
mondo e ne apprezza l’impegno in
alcuni settori chiave per lo sviluppo e
il progresso della società,
specialmente in campo culturale ed



educativo. La seconda la descrive
come una organizzazione
conservatrice che aspira ad acquisire
potere e che, partendo da una prima
configurazione come gruppo di
pressione ideologica della Spagna
franchista, ha cambiato a mano a
mano fisionomia adattandosi alle
mutevoli circostanze storiche.

Come conseguenza di questa seconda
immagine, intorno all’Opus Dei si è
generata una serie di miti,
deformazioni della realtà, che hanno
creato a loro volta attorno ad esso un
complesso immaginario collettivo. I
primi punti di frizione si possono
localizzare nel periodo
immediatamente successivo la
guerra civile spagnola, negli anni
quaranta, e sono dovuti ad alcuni
membri di istituzioni religiose
nell’ambito ecclesiastico e della
Falange Spagnola nell’ambito civile.
Nel 1940 alcuni responsabili delle
congregazioni mariane



consideravano Escrivá un
antagonista e fecero tutto il possibile
per screditarlo, accusandolo di
eresia. Nel 1941, al Tribunale di
Repressione della Massoneria, fu
presentata una denuncia nella quale
si accusavano san Josemaría e
l’istituzione da lui fondata come
massonica. Nel 1942 alcuni membri
della Falange Spagnola lo
denunciarono come anti-falangista e,
pertanto, nemico della sollevazione
(Alzamiento) che aveva dato luogo
all’insediamento del franchismo. Di
conseguenza, all’inizio degli anni
quaranta, il fondatore dell’Opus Dei
aveva già accumulato le denunce di
eretico, massone e traditore della
patria.

Questi fatti storici contrassegnarono
l’inizio delle campagne contro l’Opus
Dei e si possono considerare quelli
che hanno dato origine a una grande
narrazione con forti componenti
ideologiche, che si è trascinata fino



ad oggi, assumendo via via forme
molto diverse. Di conseguenza, lo
studio della nascita e dello sviluppo
di questa grande narrazione (l’Opus
Dei come gruppo conservatore
interessato al controllo dei centri di
potere) rappresenta un attraente
campo di ricerca per quegli storici
che si occupano di analizzare la
dinamica della generazione, del
consolidamento e della divulgazione
dei racconti storici, dei miti e delle
metanarrazioni. E questa è proprio la
questione che mi propongo di
analizzare. Le mie considerazioni si
muoveranno a livello storiografico;
procederò, dunque, sulla base di ciò
che è stato pubblicato, ma senza
escludere del tutto una esplorazione
più diretta delle fonti primarie.

Le grandi narrazioni e le
interpretazioni olistiche della
realtà



Per comprendere come avviene la
creazione di un simile mostro
mediatico credo che possa essere
utile ricorrere alla nozione di grande
narrazione, che ha preso piede, a
partire dagli anni settanta del secolo
passato, nell’ambito delle discipline
umanistiche e delle scienze sociali.
Gli storici hanno definito le grandi
narrazioni come racconti globali del
passato, capaci di trasformare
concettualmente le realtà più
complesse trasformandole in
semplici sistemi di conoscenza,
accessibili al grande pubblico[2].
Jean François Lyotard, nella sua
diagnosi La condizione postmoderna,
pubblicata nel 1979, ha identificato le
grandi narrazioni con il concetto di
metanarrazioni, sorte dalla
razionalizzazione della storia
attraverso teorizzazioni
plurisemantiche, capaci di
interpretare genericamente il
passato, dare un senso al presente e
aprire prospettive per il futuro[3].



Le grandi narrazioni, pertanto, sono
costruzioni teoriche, articolate da
intellettuali, che forniscono
spiegazioni semplificate dei
complessi avvenimenti storici
sperimentati da una società –
specialmente quelli che posseggono
una forte carica drammatica e sono
ben presenti nella memoria collettiva
– inserendole efficacemente nella
cultura popolare[4]. Questi
metaracconti posseggono una
notevole dimensione identitaria,
riguardo all’efficacia delle
spiegazioni storiche, all’auto
comprensione e alla configurazione
delle società.

Le grandi narrazioni sono frutto
della memoria più che della storia e,
di conseguenza, non hanno motivo di
avere una base storica rigorosa, ma
almeno una certa analogia con la
realtà. Di solito hanno origine a
partire da alcuni fatti più o meno ben
precisati, o da testimonianze più o



meno dirette di alcuni avvenimenti,
trasmessi dalla tradizione orale. Tali
fatti vengono reinterpretati per
essere successivamente ripresi da
intellettuali che li dotano di una
sofisticata base scientifica. Alla fine
diventano patrimonio di scrittori e
giornalisti, che li trasformano in
storie e li divulgano come una
grande narrazione suscettibile di
essere capita, imparata e assimilata
da tutti i membri della società,
indipendentemente dal loro livello
culturale. Una volta divenuti
patrimonio dell’opinione pubblica, i
politici se ne servono con maestria a
loro favore, anche se raramente
riescono a manipolarli o trasformarli
e perciò si limitano a sfruttare al
massimo la loro potenzialità finché
perdono vigore e pertanto vengono
sostituiti da altri di maggior efficacia.

Di solito le grandi narrazioni
mantengono la loro vitalità per due o
tre generazioni. Dopo, non



necessariamente si trasformano o
cambiano, ma si limitano a languire
progressivamente. Così, in
riferimento alla storia della Spagna,
la grande narrazione della prima
metà del XIX secolo, per esempio, fu
la costruzione di una nazione
attraverso la guerra d'indipendenza;
quella del primo terzo del XX, la
grande narrazione della
Restaurazione e la mitizzazione del
Cánovas moderato; negli anni
successivi al 1939, quella della
ricostruzione della Spagna imperiale
e quella della Transizione
democratica, forgiata attraverso il
«consenso» intorno a certi valori
fondamentali come la
riconciliazione, l’amnesia collettiva
terapeutica e la democrazia. Più
recentemente, sembra aver
dominato la grande narrazione della
Repubblica e della guerra civile come
immagine delle due Spagne
irreconciliabili, in un discorso
manicheo e riduzionista su buoni e



cattivi – un discorso che attualmente
a sua volta si sta rielaborando
attraverso una lettura revisionista
della storia della Spagna. Non è che
queste grandi narrazioni, applicate
alla storia della Spagna, siano
storicamente false, perché hanno
sempre un fondamento storico, ma la
semplificazione della realtà è in esse
tanto evidente che alla fine perdono
ogni loro referenzialità.

La grande narrazione si trasforma
spesso in un mito, benché non abbia
alcun motivo per identificarvisi
pienamente. La differenza è che la
prima si preoccupa di più
dell’immagine perduta che della
realtà delle cose, mentre il mito non
ha bisogno della mediazione di
questa immagine, perché molte volte
il momento della sua formazione
coincide con quello del fatto reale,
anche se poi con il passare del tempo
si deforma o (nel processo più
abituale) finisce con l’idealizzare il



fatto originario. Per questo motivo la
grande narrazione si regge spesso
sulla massima «la percezione è la
realtà» o nasce da quell’altra ben
nota asserzione secondo cui «il
mezzo è il messaggio», mentre il mito
non ha bisogno di nessun tipo di
legittimazione, perché si impone in
un modo più spontaneo[5].

Secondo gli storici, la grande
narrazione non è adatta ad
analizzare il passato, ma neppure la
disprezzano come astorica, perché,
come il mito, la sua esistenza
risponde a una immagine che la
società, o una parte della società, si è
fatta di se stessa e, pertanto, da
questo punto di vista, è storica o, più
esattamente, fa parte
dell’immaginario storico di una
società[6]. I miti – le storie
millenarie, i più antichi eroi, i
personaggi mitizzati – diventano
modelli per spiegare il mondo, per
definire la propria identità, tanto ad



intra come ad extra, nella relazione
con gli altri.

Tre libri pubblicati in Spagna
all’inizio del decennio scorso hanno
messo in evidenza l’importanza della
creazione delle grandi narrazioni nel
consolidamento delle identità
collettive: quello di José Álvarez
Junco sulla formazione dell’identità
spagnola nel XIX secolo, quello di
Ismael Saz sui discorsi degli
intellettuali falangisti all’epoca di
Franco e quello di Santos Juliá sulla
grande narrazione delle due
Spagne[7]. Tutti e tre partono dal
presupposto dell’efficacia delle
grandi narrazioni o discorsi nella
formazione delle identità e della
costruzione della stessa storia. Una
delle conclusioni su cui coincidono è
il perdurare della grande narrazione
delle due Spagne, che ha retto anche
alle profonde crisi che si sono
abbattute sul paese nei due ultimi
secoli: la guerra d’indipendenza, il



disastro del 1898, la guerra civile e la
transizione democratica.

Il caso della Spagna è unico, ma tutte
le nazioni possono individuare nel
loro passato e nel loro presente
l’esistenza di alcune lunghe trame
narrative, sorte dall’intrecciarsi di
molte voci, generatrici di identità
collettive. In qualche momento della
loro storia buona parte dei paesi
europei hanno gestito delle
narrazioni analoghe a quelle create
in Spagna (la Francia tradizionalista
e rivoluzionaria, l’Italia legale e
realista, la Germania illuminata e
militarista, l’America schiavista e
progressista, l’Inghilterra classista e
industriale), che si caratterizzano per
la lunga durata, pur non essendo di
solito atemporali perché sono
associate a determinati aspetti o
periodi della loro storia. Come
sostiene Manuel Pérez Ledesma, la
preoccupazione per la dualità non è
durata a lungo in tali paesi e le



narrazioni contrapposte relative
all’identità della nazione hanno
avuto un ruolo notevole solo nelle
creazioni degli scrittori pubblici nei
momenti critici delle guerre e dei
conflitti internazionali, o nelle fasi
iniziali dell’organizzazione degli Stati
nazionali[8]. Ad ogni modo,
qualunque sia la loro durata, questi
racconti hanno un’influenza globale,
indipendentemente dal fatto che la
loro creazione sia dovuta a un
piccolo gruppo di intellettuali o a un
unico gruppo mediatico. Anche
l’Opus Dei ha generato una di queste
grandi narrazioni.

L’Opus Dei nel contesto del
cattolicesimo spagnolo del
dopoguerra (1940-1944): la
diffidenza di fronte alla novità

L’Opus Dei fu fondato nel 1928.
Durante i primi anni san Josemaría
svolse il suo lavoro soprattutto tra i
giovani di Madrid, sia studenti che



operai. Nei primi anni l’Opus Dei non
ebbe una particolare rilevanza
pubblica, tenuto conto della
piccolezza delle origini. La guerra
civile spagnola (luglio 1936 – aprile
1939) mise un freno all’attività
pastorale di Escrivá a causa della
persecuzione religiosa nella zona
controllata dai repubblicani, nella
quale risiedette fino al suo arrivo a
Burgos alla fine del 1937. Nel 1939,
alla conclusione della guerra civile,
l’Opus Dei contava poco più di una
decina di membri uomini, disposti a
vivere il celibato apostolico,
esplicitamente consapevoli di
appartenere all’istituzione; tra essi,
Isidoro Zorzano, Juan Jiménez
Vargas, José María González Barredo,
Ricardo Fernández Vallespín, Álvaro
del Portillo, José María Hernández
Garnica, Francisco Botella, Pedro
Casciaro, Rafael Calvo Serer, José
María Albareda[9]. Per vari mesi il
fondatore poté svolgere la sua
attività apostolica senza particolari



difficoltà, estendendola anche alle
donne[10].

Tuttavia, già durante l'anno
accademico 1939-40 erano sorte
alcune diffidenze intorno all’Opus
Dei, provenienti soprattutto da
ambienti ecclesiastici. Non era la
prima volta che Josemaría Escrivá si
vedeva esposto a pettegolezzi. Egli
stesso ne aveva preso nota nei suoi
Appunti intimi prima della guerra
civile, quando l’attività dell’Opus Dei
si limitava all’Accademia DYA e alla
Residenza universitaria di Via
Ferraz[11]: un giorno del 1935 il
figlio del proprietario dell’immobile
dell’Accademia gli raccontò che
qualcuno aveva detto a suo padre:
«Perché avete affittato i vostri
appartamenti alla DYA, che è una
cosa di massoni? – “Caspita! – gli
aveva replicato questi – non sapevo
che i massoni recitassero tutti i
giorni il rosario così
devotamente”»[12]. Comunque



Escrivá non vi aveva dato troppa
importanza perché, alla fine, si era
sempre trattato di critiche marginali,
che non provenivano da una
campagna organizzata.

Diffidenza delle congregazioni
mariane (1940-1941)

Il panorama cambiò sostanzialmente
dopo la guerra civile, nei primi anni
quaranta. L’Opus Dei subì allora una
critica più sistematica, una serie di
mormorazioni incessanti, che
cominciavano a diffondersi in modo
palese e che erano del tutto
sproporzionate, tenuto conto delle
piccole dimensioni che l’Opera aveva
allora. La realtà era che il messaggio
che essa diffondeva, basato sulla
spiritualità laicale, doveva fare i
conti con un contesto ecclesiale nel
quale i secolari erano in genere
considerati fedeli di seconda
categoria, la cui santità non si
escludeva come possibilità, ma



sempre per analogia con i religiosi e i
sacerdoti. Questo rinnovato
messaggio di santificazione
attraverso la vita ordinaria non fu
compreso da tutti. Alcuni non solo
non lo compresero ma si accinsero a
mettergli un freno.

Le prime dicerie contro l’Opus Dei e
il suo fondatore sono ben localizzate
nella Madrid degli inizi del 1940.
Alcuni membri dell’Opera riferivano
a Josemaría Escrivá quello che
sentivano dire all’università contro
la sua persona e l’istituzione da lui
fondata. In alcuni circoli di studenti
correva voce, nell’Università o nelle
Scuole Speciali, che la cappella di
Jenner – residenza di studenti
promossa dall’Opus Dei a Madrid nel
1939 – era decorata con motivi
massonici e cabalistici, si
distribuivano alla comunione ostie
profumate, c’erano croci senza
crocifisso e si notava un ambiente
strano [13]. Escrivá non voleva



credere alla rilevanza di queste
critiche, fino a quando, nella
primavera del 1940, ebbe la prova
che coloro che le stavano divulgando
appartenevano alla Congregazione
Mariana di Madrid, i cui dirigenti
erano ecclesiastici influenti sia nel
mondo clericale che in quello
civile[14].

Escrivá venne a sapere allora che il
gesuita incaricato di questa
Congregazione, Ángel Carrillo de
Albornoz, diffondeva tra i giovani
della Congregazione la voce che
l’Opus Dei era una società segreta,
eretica e di stampo massonico. Parlò
con il gesuita per concordare di
informarsi reciprocamente di
qualsiasi critica che arrivasse a loro
conoscenza, sia contro l’Opus Dei sia
contro le congregazioni mariane[15].
Le critiche di Carrillo potevano
essere condizionate dalla doverosa
intenzione di salvaguardare le
congregazioni mariane ma, in ogni



caso, erano infondate. Qualche
tempo prima, il 23 aprile 1940, san
Josemaría aveva scritto una lettera al
vescovo di Madrid, Leopoldo Eijo y
Garay, nella quale riconosceva di
aver individuato queste dicerie da
«alcuni mesi», cosa che può farcene
anticipare la data alla fine del
1939[16].

In questo modo iniziò a configurarsi
la grande narrazione intorno
all’Opus Dei. Essa proveniva
significativamente da diversi settori
legati al mondo ecclesiastico, e non
dall’ambito laicista, anticlericale o
anticattolico. L’Opus Dei era
giudicata una istituzione innovativa
sorta in seno alla Chiesa, ma che di
fatto la danneggiava, perché
insegnava e praticava dottrine
sospette di eresia o quanto meno
discutibili, in quanto divulgava una
chiamata alla santità attraverso la
vita ordinaria che metteva in dubbio
l’eccellenza della vocazione religiosa.



D’altra parte, l’accusa di essere una
istituzione massonica conteneva
evidenti connotazioni religioso-
politiche, che, nell’ambiente clericale
della Spagna del primo franchismo
poteva comportare l’inizio di un
processo giudiziario con eventuali
ripercussioni penali.

Una lettera di Josemaría Escrivá al
vescovo di Murcia, del 15 settembre
1940, aiuta a capire il nocciolo della
questione:

Ho notizie attendibili secondo le
quali un Sig. Consigliere della
Gioventù di A.C. maschile di Murcia
ha detto letteralmente: «che il lavoro
(quello che faccio ormai da dodici
anni, approvato dal mio Ordinario e
dagli Ordinari dei luoghi in cui
lavoro) è esposto a una scomunica
del Papa: che egli [il Consigliere] sa
perfettamente di che si tratta, ma che
ai Vescovi noi raccontiamo soltanto
quello che ci conviene, ecc.». Tutto



questo è assolutamente calunnioso, e
della sua gravità giudicherà il mio
Signor Vescovo[17].

Questo è uno dei documenti che
testimoniano che Escrivá cercò di
ottenere l’appoggio e l’approvazione
dei vescovi, sia a Madrid, sia nelle
altre città dove l’Opus Dei avviava
l’attività apostolica; lo confermano
anche le numerose lettere con cui
richiedeva ai vescovi il permesso di
aprire residenze e di erigere oratori
in cui fosse conservato il Santissimo
Sacramento[18].

Nel dicembre 1940 le critiche si
estesero a Barcellona, assumendo
forme analoghe a quelle di Madrid,
ma più drammatiche. Manuel María
Vergés, direttore delle influenti
congregazioni mariane che i gesuiti
dirigevano in quella città, inserì
alcune citazioni di Cammino nella
sua predicazione della Novena
all’Immacolata del 1940 per arrivare



alla conclusione che gli insegnamenti
che contenevano erano eretici[19]. A
metà gennaio 1941 Vergés predicò
un’omelia in cui criticava
esplicitamente questa «nuova
spiritualità» che «permette ai suoi
membri di mentire, dato che so con
certezza che alcuni lo sono e invece
lo hanno negato» e inoltre voleva far
credere che le anime donate a Dio
potessero perseverare «senza nessun
distintivo, in giacca e cravatta, liberi
di andare dove gli pare»[20].

Le idee esposte da Vergés sono
particolarmente rilevanti per gli
obiettivi di questo articolo, perché
spiegano molto bene come funziona
la gestazione di una grande
narrazione: si parte da un dato reale
(i membri dell’Opus Dei, laici, non
portavano distintivi e, pur non
negando la loro appartenenza
all’Opus Dei, avevano il diritto di non
dichiararla senza necessità, a parte il
fatto che alcuni di quelli ai quali si



riferiva Manuel María Vergés, come
Alfonso Balcells, in quel momento
non ne erano membri) che però
viene frainteso, dando luogo alla
creazione di una narrazione che si
propaga rapidamente. Il caso del
gesuita Vergés, oltretutto, è
particolarmente significativo perché
il citato Alfonso Balcells ha narrato
nella sua autobiografia, in modo
piuttosto dettagliato, i fatti
menzionati e il successivo processo
di rettifica da parte del gesuita, che
agì sempre in buona fede ma che era
molto condizionato dalla mentalità
clericale dell’epoca[21].

Ad ogni modo, le calunnie di
Barcellona e di Madrid si diffusero
tra le famiglie di coloro che avevano
chiesto l’ammissione all’Opus Dei.
Durante l’anno accademico
1940-1941 alcuni religiosi fecero
visita ai genitori di quelli che
frequentavano il centro dell’Opus Dei
di Barcellona, chiamato El Palau.



Dicevano che i loro figli, insieme ad
altri giovani, venivano indottrinati
con idee nuove e pericolose, che si
opponevano alla tradizione secolare
della Chiesa. Uno di questi giovani,
Rafael Escolà, spiegava che «fecero
subito visita alla mia famiglia per
raccontare che l’Opera era una “una
eresia molto pericolosa”, che “ci
abbindolavano poco a poco”, che
Josemaría Escrivá “era diabolico”;
dato che facevano orazione, li
chiamavano “illuminati” e
asserivano anche che praticavano
“riti inventati”»[22].

Nei circoli ecclesiastici furono
distribuiti stampati pieni di accuse
contro la persona di Josemaría
Escrivá e l’istituzione da lui fondata.
Una di queste note è particolarmente
significativa per ciò che riguarda la
narrazione che si stava tessendo
sull’Opus Dei da parte di questi
settori e che tanta influenza avrebbe
avuto in seguito: Opus Dei. Ordini e



norme ai suoi affiliati. Abbandonare
il Direttore Spirituale, nascondergli
sempre di far parte dell’Opus.
Nessun religioso è cattolico. – Non
fare Esercizi Spirituali. – La
perfezione l’abbiamo solo noi. – Non
dire nulla al confessore (sull’Opus)
poiché riteniamo che non ci possa
capire. – Il modo di fare delle
Congregazioni non è adeguato al XX
secolo. – Il P. Escrivá, autore del libro
Cammino, dirige l’istituzione. –
Dobbiamo essere pochi e i migliori. –
Non accettiamo gli Ordini religiosi,
ma solo il clero secolare. Questa
istituzione funziona da più di un
anno. – Il Cardinale Primate Gomá
disse, prima di morire, che l’A.C.
doveva espellere tali individui che
cercavano adepti al suo interno. –
Santa coazione. Santa sfacciataggine.
Santa intransigenza. – Dove vedi una
croce di legno senza la figura di
Cristo, devi vedere il posto in cui ti
devi crocifiggere[23].



L’equivoco superò ben presto
l’ambito delle congregazioni mariane
e si diffuse tra i fedeli, e anche nelle
chiese e nei conventi. È della
primavera del 1941 un episodio
molto significativo, che racconta uno
dei primi membri dell’Opus Dei di
Barcellona, Laureano López Rodó:

Ricordo che una volta don Pascual
Galindo, un sacerdote amico del
Padre, giunto a Barcellona ci venne a
trovare al Palau. Insistette perché
andassimo il giorno dopo alla Messa
che avrebbe celebrato in una scuola
di suore, all’angolo tra la via
Diagonal e la Rambla de Cataluña.
Assistemmo alla Messa e ci
comunicammo (cosa che allora era
poco frequente). La Superiora e altre
suore presenti ne furono molto
edificate e ci invitarono a fare
colazione con don Pascual Galindo.
Durante la colazione, don Pascual
disse alla Superiora: ‘Questi sono gli
eretici per la conversione dei quali



Lei mi ha chiesto di offrire la Messa’.
La povera suora fu sul punto di
svenire: le avevano fatto credere che
eravamo una legione numerosissima
di veri eretici e scoprì che eravamo
pochi e normalissimi studenti, che
assistevano alla Messa con devozione
e facevano la Comunione[24].

All'origine di questi malintesi si
avverte la diffidenza di alcuni
ecclesiastici, i quali erano convinti
che l’Opus Dei fosse arrivato con
l’intenzione di mettere in dubbio il
valore della vita consacrata e di
gestire attività tradizionalmente
promosse dai religiosi. L’Opus Dei
sarebbe stato una istituzione che
veniva a turbare la pace interna
della Chiesa e a portar via alcune
vocazioni destinate alla vita
consacrata. Per alcuni religiosi
dell’epoca, predicare la
santificazione in mezzo al mondo
così come faceva il fondatore



dell’Opus Dei, era quanto meno
avventato.

In ogni caso, l’Opus Dei sembrava ai
loro occhi una istituzione che voleva
competere con i religiosi per il
monopolio dell’apostolato. Josemaría
Escrivá lo riferiva il 31 maggio 1941 –
quando si cominciavano a sentire
con particolare virulenza gli echi
della campagna contro l’Opus Dei –
in una lunga lettera al vescovo di
Madrid, nella quale concludeva che
tutto era dovuto al fatto che alcuni
religiosi temevano che avrebbero
perduto vocazioni[25].

È sintomatico analizzare le parabole
di due dei principali detrattori
dell’Opus Dei nei suoi primi anni (i
padri gesuiti Ángel Carrillo de
Albornoz e Manuel Vergés), che sono
rappresentativi dei due principali
centri di ostilità (Madrid e
Barcellona) e dimostrano
l’importanza delle congregazioni



mariane nella divulgazione di queste
calunnie.

Ángel Carrillo de Albornoz era uno
dei religiosi più influenti di Madrid,
soprattutto grazie alla sua attività
nelle congregazioni mariane, in cui
confluivano molti giovani della città.
Carrillo cominciò a criticare l’Opus
Dei, perché non ammetteva una
spiritualità basata sulla
santificazione delle attività ordinarie
al di fuori dello stato religioso.
Inoltre, diffidava dell’Opus Dei,
perché era convinto che stava
provocando l’uscita dei giovani dalle
congregazioni mariane, che
tradizionalmente erano la miniera
delle vocazioni di gesuiti.

Prima di entrare nei gesuiti, Carrillo
era stato un brillante avvocato del
governo spagnolo e aveva una forte
attrattiva personale. Durante la
guerra civile era stato cappellano
delle forze nazionaliste e godeva di



un grande prestigio tra gli stessi
gesuiti, per cui non è strano che molti
di loro lo seguissero nell’ostilità nei
confronti dell’Opus Dei. Dopo aver
trascorso alcuni anni nella curia
della Compagnia, a Roma, nel 1951
Carrillo decise di abbandonare
l’ordine. Scrisse allora al superiore
dell’ordine in Svizzera e gli restituì il
denaro che l’ordine gli aveva dato
per recarvisi. Finì a Parigi, dove un
imprenditore gli dette impiego come
direttore delle sue operazioni
commerciali. Carrillo contrasse
matrimonio in una chiesa
protestante di Parigi. Informato di
questa situazione, il fondatore
dell’Opus Dei si preoccupò di aiutarlo
a mettere ordine nella sua situazione
morale e giuridica[26]. Morì a Parigi
nel 1981.

L’altro caso riguarda il già
menzionato Manuel María Vergés. La
sua storia ha un finale meno
drammatico. Alfonso Balcells, che,



come abbiamo detto, frequentava le
attività dell’Opus Dei a Barcellona
pur non appartenendo allora
all’istituzione, fu drammaticamente
espulso dalla Congregazione («come
Giuda e traditore») nel gennaio del
1941[27]. Dopo la sua espulsione, in
casa Balcells avvenne un’agitata
conversazione nella quale Alfonso
dichiarò alla sua famiglia l’enorme
sorpresa che aveva provocato in lui il
comportamento di Manuel Vergés,
attribuendolo a un incredibile
malinteso. Il padre, finalmente
convinto della sincerità del figlio,
andò a parlare con il gesuita, che
rimase piuttosto convinto del suo
errore. Infatti, alcuni mesi dopo il
clamoroso episodio della espulsione,
Vergés chiese con affetto a Santiago
Balcells notizie di suo fratello
Alfonso, dimostrando così che quella
crisi era superata e che era stato tutto
un malinteso. Alcuni anni dopo
Vergés andò alla prima Messa di un
sacerdote catalano dell’Opus Dei,



Jaume Planell, celebrata nella scuola
La Salle di Barcellona. Il gesto fu
considerato da tutti come una
manifestazione della sua volontà di
riconciliarsi[28]. Vergés morirà nel
1956, lasciando dietro di sé una fama
di uomo apostolico e fedele alla
Chiesa cattolica[29].

I percorsi di Carrillo e di Vergés,
tanto diversi tra loro, confermano
che le critiche mosse contro l’Opus
Dei da quegli ecclesiastici durante gli
anni quaranta erano dovute
soprattutto allo sconcerto che
produceva in alcuni la novità del
messaggio di Escrivá sulla ricerca
della santificazione attraverso la vita
ordinaria.

Nell’estate 1942 si ripeterono a
Valencia fatti analoghi a quelli di
Madrid e Barcellona dei mesi
precedenti. La famiglia di Florencio e
Ismael Sánchez-Bella fu messa in
guardia dal pericolo che correvano i



loro figli se avessero continuato a
frequentare i centri dell’Opus Dei:
«Due ecclesiastici vennero a trovare i
miei genitori e dissero tali falsità,
magari pensando di agire in buona
fede, che i miei genitori ci
minacciarono di metterci alla porta
se avessimo continuato a frequentare
un Centro dell’Opus Dei»[30].
Particolarmente significativa è la
testimonianza di Amadeo de
Fuenmayor, al quale sua madre
raccontò che un gesuita era andata a
trovarla per prevenirla contro l’Opus
Dei, dicendo: «Voi dell’Opus Dei siete
degli illusi, perché vi fanno credere
che si può essere santi vivendo nel
mondo». Fuenmayor concludeva:
«Questa era la causa del mio
deplorevole sproposito. Questa era la
grande eresia: se non avessi
abbandonato l’Opus Dei, avrei
trascinato nel precipizio la mia
anima»[31]. Qualcosa di simile
accadde con i genitori di Javier de
Ayala a Saragozza: «Alcuni padri



della Compagnia, a Saragozza,
turbarono gravemente la mia
famiglia, accusando il Servo di Dio di
aver fondato una setta, una specie di
massoneria, con persone non diverse
dagli antichi illuminati, finiti tutti
all'inferno»[32].

Tutti questi episodi spinsero il
fondatore a seguire i consigli del
vescovo di Madrid, Leopoldo Eijo y
Garay, che qualche tempo prima gli
aveva suggerito la convenienza che
l’Opus Dei potesse godere di
un’approvazione giuridico-canonica,
sia pure provvisoria e di ambito
diocesano[33]. Fino allora a Escrivá
era sembrato sufficiente avere
l’approvazione esplicita dei vescovi
delle diocesi spagnole in cui l’Opus
Dei aveva iniziato il lavoro, senza
ritenere necessaria un’approvazione
di tipo giuridico. Ma davanti
all’insistenza di Eijo y Garay e
all’esperienza dei primi malintesi,
acconsentì al suggerimento e l’Opus



Dei fu approvato come Pia Unione
dal vescovo di Madrid il 19 marzo
1941.

La persecuzione da parte della
Falange Spagnola (1941-1944)

Tuttavia questa misura non sembra
avere avuto tanta efficacia da
mettere a tacere le calunnie, almeno
a breve termine, in quanto negli anni
1941-1943 la campagna di discredito
continuò in alcuni ambienti clericali.
Vi fu inoltre un intervento delle
autorità civili, che fino a quel
momento si erano disinteressate. In
tal modo, la grande narrazione
dell’Opus Dei come eresia cattolica si
estese anche al mondo civile con la
naturalezza con la quale le questioni
politiche e quelle religiose
s’intrecciavano nel primo
franchismo[34].

Infatti, la questione arrivò fino al
prefetto di Barcellona, Antonio
Correa Veglison, il quale chiamò a



comparire Alfonso Balcells. Costui
non sarebbe stato membro dell’Opus
Dei fino al gennaio 1943, ma
l’appartamento dove si svolgevano le
attività apostoliche era a suo nome.
Questo giovane riuscì a convincere il
governatore che le critiche di «setta
illuminista o qualcosa di simile»
erano infondate. Nel maggio del 1941
Balcells era stato preavvisato dal
dottor Torrent, suo collega di facoltà,
che gli fece sapere che erano in atto
tentativi per impedirgli di diventare
medico di guardia nell’Ospedale
Clinico di Barcellona, con il pretesto
che faceva parte di una setta
eretica[35]. Che un’autorità civile si
preoccupasse di una questione di
natura spirituale, e che lo facesse
«appassionatamente», come
testimonia l’abate di Montserrat,
Aurelio María Escarré, in una lettera
che alcuni mesi più tardi inviò al
vescovo di Madrid, dimostra
chiaramente il tipo di società in cui si



sviluppò inizialmente la grande
narrazione[36].

Quanto a Balcells, dinanzi a questo
insieme di eventi, scrisse al vescovo
di Madrid, che gli rispose, tentando
di rasserenarlo:

Caro Signore, ho ricevuto la lettera
che Lei mi ha scritto su suggerimento
del suo Ecc.mo Sr. Vescovo. Io ne ero
stato informato dettagliatamente; il
nostro D. José Mª mi comunica
sempre ogni cosa. Lei vede bene di
che società segreta si tratta! Dio N.S.
vi premierà tutti quanti; subite ogni
cosa per Lui e per l’Opus, con molta
carità e perdonando. Ci stiamo
adoperando perché questo sopruso
non continui. Scrivo anche al suo Sr.
Vescovo. Credo che il temporale si
calmerà assai presto. Di cuore la
benedice il suo aff.mo
(affettuosissimo) in N.S., + Il Vescovo
di M., Madrid, 2.VI.1941[37].



La lettera, conservata nell’Archivio
dell’Opus Dei, contiene un
significativo autografo di Escrivá, il
quale annota con la sua caratteristica
grafia a grandi tratti che in quel
momento Balcells non era dell’Opus
Dei. Le parole del vescovo dovettero
consolare il giovane medico catalano,
ma non furono del tutto profetiche
quando affermava che il temporale si
sarebbe placato «assai presto».

Sappiamo, infatti, che non molto
tempo dopo questa lettera fu
presentata un’accusa presso il
Tribunale per la Repressione della
Massoneria, che era stato costituito
alcuni mesi prima, il 10 settembre
1940. Il proponente, González
Oliveros, comunicò che era stato
denunciato un gruppo di persone,
dirette dal padre Escrivá, che
formavano un ramo massonico
colluso con le sette giudaiche.
Entrava in scena l’intrigo giudeo-
massonico, così tipico della



psicologia del complotto nella Spagna
del primo franchismo. D’altra parte,
questa idea era ereditata da una
tradizione proveniente
dall’Illuminismo francese del XVIII
secolo, che era penetrata nei settori
colti più conservatori di tutta la
cristianità occidentale, inclusa quella
protestante.

Escrivá venne a conoscenza di questi
fatti, tra altre fonti, grazie a un buon
amico, Luis López Ortiz, che era
magistrato e che ha lasciato un
resoconto dei fatti:

Mentre io ero il Segretario Generale
del Tribunale Speciale per la
Repressione della Massoneria, il
Direttore Generale della Sicurezza
trasmise al Presidente
dell’Organismo, Generale Saliquet,
allora anche Capitano Generale di
Madrid, una denuncia contro l’Opus
Dei, formulata da un Padre della
Compagnia, il cui nome non ho mai



saputo, nella quale si spiegava che si
trattava di un nuovo ramo della
massoneria, che si dedicava a
distogliere vocazioni che avrebbero
rafforzato i Gesuiti e, soprattutto, ad
accantonare gli Esercizi Ignaziani,
con il proposito di scristianizzare la
gioventù.

Il Tribunale era allora composto,
oltre che dal Presidente, dai Generali
Rada y Borbón, Don Wenceslao
González Oliveros, Don Juan José
Pradera e Don Marcelino Ulibarri. Il
Presidente nominò una Commissione
formata da González Oliveros e
Pradera, con la quale i soci
dell’Opera, secondo quanto
riferirono i commissari,
collaborarono con sollecitudine a
condurre l’inchiesta. Il risultato fu
esposto prolissamente a voce da D.
Wenceslao, il quale non lesinò elogi
collettivi e lodi. A un certo punto
della sua lunga relazione, accennò
anche al fatto che i soci dell’Opera



praticavano, fra le altre virtù, la
castità. Il Generale Saliquet, che in
contrasto con la sua apparenza rude,
era un uomo molto perspicace,
domandò se la Commissione avesse
osservato qualche deroga
all’osservanza della castità; tanto il
Sr. Oliveros, come il Sr. Pradera,
affermarono che non c'era ombra di
dubbio circa l’onestà di tutti i soci. A
questo punto il Presidente decise che
non si parlasse più della denuncia e
che si archiviasse il fascicolo, perché
egli non avrebbe mai immaginato
per quale motivo un massone, per i
suoi fini, dovesse praticare la castità.
Tale dichiarazione fu condivisa in
pieno dal Tribunale. La “sentenza”,
salomonica se si vuole, di cui
vennero a conoscenza, fu molto
festeggiata dai denunciati, che a tal
riguardo furono lasciati tranquilli
per un certo tempo. Dico “per un
certo tempo” perché ogni tanto
spuntava qualche nuova insidia,



puntualmente sconfessata grazie alla
prima sentenza[38].

Non si trattò, d’altra parte, di un fatto
isolato. Tra il 14 e il 20 dicembre
1941 Josemaría Escrivá stava
predicando a Valencia gli esercizi
spirituali per alcune giovani
universitarie, organizzati dall’Azione
Cattolica nel convento delle religiose
del Servizio Domestico. Una delle
partecipanti, María Teresa Llopis,
studentessa di chimica, ammise
davanti allo stesso Escrivá che era
stata inviata da alcuni politici per
spiarlo. Secondo lei, era in
preparazione una denuncia per
massoneria ed esoterismo, un’accusa
ordita da alcuni consiglieri comunali
di Valencia spalleggiati dal
commissario di polizia[39].
L’obiettivo era chiudere la Residenza
che l’Opus Dei aveva a Valencia in
via Samaniego. L’intrigo fu sventato
con la mediazione di Antonio Rodilla,
vicario generale della Diocesi di



Valencia, ma le indagini
continuarono, producendo anche
situazioni grottesche come quella
dello spionaggio al quale fu
sottoposto Escrivá. Egli stesso narra
la conversazione che ebbe con María
Teresa Llopis durante quegli esercizi:

Una delle partecipanti agli esercizi,
María Teresa Llopis, che studia
Scienze Chimiche, è venuta a parlare
con me e mi ha raccontato, in sintesi,
ciò che segue: 1/ Che si era molto
commossa sentendomi parlare della
carità e sentiva l’obbligo di dirmi che
alcune persone sono impegnate a
calunniarmi. 2/ Che le avevano
assicurato che io sono un massone e
che il mio nome è inserito in uno
schedario che ha il governatore civile
di Valencia. Che questo lei lo ha
raccontato a D. Salvador Escrivá,
attuale Rettore del Patriarca, il quale
le ha assicurato che non è vero. 3/
Che si raccontano cose tremende,
orribili, riguardo alla Residenza di



Samaniego. 4/ Che le hanno proposto
di fare la spia, in modo che la polizia
possa cogliere di sorpresa le attività
massoniche della Residenza. 4/ [sic]
Che le hanno assicurato che io
dirigevo la Residenza di Samaniego.
5/ Che chi ha detto tutto questo e le
ha proposto di spiarmi è una persona
che fa la comunione giornalmente ed
è diretta da un padre gesuita, che è in
contatto con il governatore e con la
giunta comunale. 6/ Che questa
stessa persona le ha assicurato che
nella nostra casa erano stati trovati
panni neri e segni massonici; e che
questo lo hanno detto ragazzi che
hanno frequentato la Residenza. 7/
Che all’Università c’è stata
un’agitazione per anticipare le
vacanze e che è stato necessario
punire dieci studenti di scienze: due
di loro – e ha fatto i nomi: Muñoz e
Botella – di Burjasot, capi rossi; e gli
altri di Samaniego. Tutti costoro
erano i caporioni. Gli studenti rossi
stanno a Burjasot e a Samaniego.



Questo si sa (così disse) dalle schede
esistenti nella segreteria. [...] 11/ La
ragazza - Mª Teresa – continuò
dicendo che si pensa di mandare la
polizia a Samaniego.

Ho ascoltato in silenzio – sono così
abituato, Gesù mio – e le ho fatto
notare l’obbligo grave di comunicare
quello che sapeva all’Autorità
ecclesiastica. Mi ha promesso di
parlare con il Sr. Vicario Generale.

Oggi, venerdì, è tornata a vedermi la
Sig.na Llopis. [...] [E ha affermato]:
“Tutto questo proviene dal P. Lacruz,
che è il direttore del capitano Cerezo,
e dal P. Segarra, il Superiore. Sono
sicura”. 4/ Mi spiega che è il capitano
Cerezo, della polizia armata, che ha
parlato con lei e le ha proposto di
fare la spia. 5/ Mi assicura che, come
hanno coinvolto lei, hanno coinvolto
anche alcuni consiglieri comunali di
Valencia e il commissario di
polizia[40].



L’ultima frase è interessante, perché
dimostra chiaramente la facilità con
cui allora si poteva passare
dall’ambito ecclesiastico a quello
politico senza soluzione di
continuità, e questo aumentava il
rischio reale malintenzionati
malintesi o anche la possibilità
dell’avvio di imputazioni giudiziarie.
Alcuni mesi dopo, il 16 gennaio 1942,
fu compilata una Relazione
Confidenziale sulla Organizzazione
Segreta Opus Dei, elaborata a Madrid
dalla Delegazione dell’Informazione
della Falange. Vi si accusava
l’istituzione di opporsi ai fini dello
Stato con l’internazionalismo, la
clandestinità, la intromissione nella
vita intellettuale e nell’ordine delle
idee propugnate dal Caudillo, il
settarismo, l’attività contro il
Movimento e l’utilizzazione della
Chiesa a fini partigiani[41].

Quasi contemporaneamente, nel
marzo 1942, Carlos Rodríguez de



Valcárcel, segretario nazionale del
SEU (Sindacato degli Studenti
Universitari) e influente uomo
politico della Falange, andò a fare
visita al vescovo di Madrid Leopoldo
Eijo y Garay. Come risultato della
campagna promosse contro l’Opus
Dei, veniva a consultare il prelato
intorno alla società «segreta e
massonica» fondata da Josemaría
Escrivá. Il vescovo difese il fondatore
dell’Opus Dei non solo perché era
convinto della sua santità ma anche
per il suo patriottismo, come
raccontò alcuni anni dopo Eduardo
Alastrué, anche lui presente
all’agitato colloquio[42].

Chiunque conosca, anche
pochissimo, l’ambiente particolare
della Spagna di quegli anni sa che
questa accusa, e quelle analoghe che
abbiamo ricordato, erano da
prendere sul serio. In realtà non
ebbero seguito, ma secondo il
fondatore dell’Opus Dei erano pur



sempre pericolose, perché
provenivano da settori falangisti che
avevano un grande rilievo politico e
una grande influenza sul Governo, e
agivano con profonda mentalità di
partito unico[43]. Qualunque altro
criterio politico era considerato
antipatriottico e pertanto perseguito.
Qualunque accusa di eresia o
sospetto di eterodossia poteva
comportare anche l’apertura di un
processo penale come attentato
all’integrità del regime politico
egemonico della Spagna.

Durante gli anni 1943 e 1944 le
accuse continuarono. All’inizio del
1943, uno dei membri dell’Opus Dei,
Eduardo Alastrué, fu indagato,
secondo quanto raccontò a Escrivá
un amico, in quanto «appartenente a
una società segreta, nemica della F.E.
(Falange Spagnola), che è in
connivenza con l’ambasciata
inglese»; disse anche che speravano
«di conoscere le amicizie di Alastrué,



per poi procedere a una bella retata
»[44]. Il 6 febbraio 1943, nella
Residenza di via Diego de León di
Madrid si presentò un agente del
Servizio di Informazione della
Falange, inviato a spiare con il
pretesto di vedere come era
organizzato l’approvvigionamento
della casa. Il resoconto di José
Manuel Casas Torres, direttore della
Residenza, ha pure interesse:

Questa mattina è arrivato un agente
del Servizio di Informazione della
Delegazione della Falange; lo hanno
fatto accomodare nell’ufficio e sono
sceso a incontrarlo. Mi ha mostrato i
suoi documenti e mi ha detto che era
venuto a vedere come avevamo
organizzato la questione degli
approvvigionamenti. Gli ho risposto
che l’incaricato del settore non era in
casa, ma che potevo io stesso
mostrargli le schede e magari
fornirgli qualche dato in più. Mentre
andavo a cercarle, ho avvisato il



Padre [Josemaría Escrivá], che mi ha
detto, com’è logico, di mostrargli ogni
cosa e di agevolare il suo lavoro in
tutto. Poi sono sceso con tutti i
documenti, che egli ha esaminato,
senza concedere loro soverchia
importanza, e poi ha cominciato a
domandarmi a chi apparteneva la
Residenza, quanti ragazzi c’erano e
come si entrava [...].

A questo punto il Padre è entrato
nell’ufficio [...]. [Il Padre] gli ha fatto
notare, tra l'altro, che questo era un
sopruso, una mancanza di
delicatezza e che sarebbe bastato
rivolgersi a lui personalmente per
ottenere tutte le informazioni, senza
necessità di ricorrere a sotterfugi o a
misteri. Il giovanotto non ha negato,
ma ha domandato che cosa fosse
quella istituzione. Il Padre gli ha
spiegato che era una organizzazione
di carattere religioso che esercitava
l’apostolato tra gli intellettuali; poi ha
aggiunto che proprio per questo era



deprecabile quello che era stato fatto,
tanto più perché si trattava di una
istituzione approvata dalla Chiesa.
Poi gli ha ricordato che agli inizi di
molte eccellenti istituzioni di
carattere religioso il Signore ha
permesso le contrarietà e addirittura
la persecuzione dei buoni, e che in
casa era accaduto lo stesso ed erano
state riversate sull’Opus una serie di
calunnie, anche se ormai questa
campagna era cessata[45].

In parallelo con la persecuzione della
Falange continuò anche la diffidenza
da parte di alcuni chierici. La
differenza fondamentale di questi
attacchi, rispetto a quelli originari
dell’inizio degli anni quaranta, è che
a metà di quel decennio l’Opus Dei si
era ormai propagata nelle città più
importanti della Spagna e quindi la
sua precarietà era minore. Inoltre, e
forse è l’aspetto più importante, l’11
ottobre 1943 l’Opus Dei aveva
ricevuto la prima approvazione



giuridica da parte della Santa Sede,
con il nihil obstat per la erezione
diocesana della Società Sacerdotale
della Santa Croce.

Gli anni 1945 e 1946 furono anni di
tregua. Nell’estate del 1946 Escrivá si
trasferì a Roma per seguire
personalmente l'iter per la
concessione di una nuova
approvazione giuridica, che arriverà
il 24 febbraio 1947 con il Decretum
laudis, che doterà l’Opus Dei di un
regime giuridico universale, nel
quadro della nuova figura degli
istituti secolari[46]. Nel dicembre
1947 san Josemaría poteva scrivere,
in riferimento al diradarsi degli
attacchi all’Opus Dei: «Le acque si
sono calmate parecchio»[47].
Evidentemente la sua presenza a
Roma – dove stabilì la sua residenza
in modo permanente a partire
dall’estate del 1946, sia pure con
frequenti viaggi in Spagna fino al



1949 – favorì la diminuzionedelle
calunnie nel suo paese natale.

Tutti questi malintesi furono
particolarmente dolorosi per il
fondatore e per i primi membri
dell’Opus Dei per tre motivi: in primo
luogo, perché mancavano di verità
nei confronti di una istituzione nata
da poco, cosa che la rendeva
chiaramente più vulnerabile ai colpi
e ne comprometteva il futuro; in
secondo luogo, perché una parte
degli attacchi proveniva da persone
che, per la loro condizione religiosa,
si erano donate a Dio e,
consapevolmente o meno,
commettevano una ingiustizia; in
terzo luogo, perché assai spesso,
quando la calunnia arrivava ai
vescovi, paralizzava o precludeva il
lavoro apostolico dell’Opus Dei in
quelle diocesi, come conseguenza
della inalterabile consuetudine del
fondatore di non iniziare mai il
lavoro in una diocesi il cui vescovo



non desse il consenso esplicito per
l'avvio delle attività.

In quegli anni, per definire gli
attacchi, Josemaría Escrivá era solito
utilizzare – e continuò a farlo anche
successivamente – una formula
profondamente legata alla tradizione
spirituale spagnola fin dai tempi di
Santa Teresa: «l'opposizione dei
buoni». Le critiche avevano avuto
origine da persone vincolate a
prestigiose istituzioni religiose, con
alle spalle secoli di storia, per cui
l’Opus Dei era di fatto considerato in
questi ambienti una fondazione
spuria, da purificare. Il fondatore
dell’Opus Dei prevedeva allo stesso
tempo – e lo disse in più di
un’occasione – che tali critiche
potevano essere raccolte da persone
non cattoliche, a danno non solo
dell’Opera, ma della Chiesa, cosa che
gli dispiaceva profondamente. Il
tempo gli diede ragione.



L’OpusDei nel contesto
dell’evoluzione politica del primo
franchismo (1942-1956)

A parte le vicende di cui abbiamo
parlato, nelle quali si mettono in
evidenza sia la diffidenza di un certo
mondo clericale che la persecuzione
della Falange, la grande narrazione
intorno all’Opus Dei cominciò a
spostarsi verso la sfera pubblica, e in
particolare quella politica, al di là
degli ambienti ecclesiastici. Di
conseguenza, a partire dagli anni
cinquanta, l’Opus Dei viene
considerato da alcuni una minaccia
reazionaria sul piano politico e
conservatrice su quello religioso,
accuse agli antipodi di quelle
precedenti, tanto dal punto di vista
religioso che ideologico. Però questo
è il meccanismo che genera i miti e le
grandi narrazioni, che hanno
bisogno di mezze verità per gettare le
basi del loro grande potere di



esemplificare e generalizzare, basati
in buona misura sulla fiction.

Come tutti i miti, questa nuova fase
della grande narrazione trova
origine in un contesto e in una serie
di circostanze storiche ben precise.
In questo caso, il contesto è
l’evoluzione stessa del franchismo
negli anni cinquanta, durante i quali
il falangismo perse la supremazia
come forza politica e ideologica
egemonica. L’idea distorta di
equiparare l’Opus Dei a una forza
politica ed economica finisce con
l’identificarlo con una delle famiglie
che allora cominciavano a competere
per acquisire i nuovi spazi pubblici
che si erano creati dopo il vuoto
lasciato dalla Falange alla fine degli
anni cinquanta. Da qui si fa strada
anche l’idea dell’interesse dell’Opus
Dei a controllare il potere politico.
Benché questa narrazione s’intessa e
consolidi intorno al falso concetto dei
tecnocrati dell’Opus Dei, prima che



essa si diffonda nel 1957 erano
avvenuti altri due fenomeni che
conviene analizzare in questo
capitolo: il dibattito sulle cattedre –
all’inizio degli anni quaranta – e lo
scontro culturale tra le famiglie
tradizionaliste e quelle falangiste
all’inizio degli anni cinquanta.

Il dibattito intorno alle cattedre
universitarie (1940-1944)

L’ambito culturale e intellettuale fu
uno dei più danneggiati dalle fratture
provocate dalla guerra civile. Una
buona parte degli intellettuali erano
andati in esilio e molti altri avevano
scelto di rimanere nel paese, ma non
potevano svolgere il loro lavoro in
modo normale. L’università, in
sostanza, fu costretta a rinnovare in
breve tempo il suo corpo docente.
Ebbe inizio allora un processo molto
intenso di ricostruzione
dell’università come centro
nevralgico e punto chiave di ripresa



culturale, al quale presero parte un
buon numero di intellettuali del
paese che erano in sintonia con il
regime, ma anche altri che, pur non
essendo entusiasti della situazione
che si era venuta a creare dopo la
guerra civile, consideravano un
dovere verso la Spagna – e, nel caso
di persone di profonda formazione
cattolica, verso la propria coscienza –
intervenire nel dibattito
culturale[48].

È in questo contesto che bisogna
collocare lo scalpore destato
dall’accesso alle cattedre di un
numero ridotto ma significativo di
membri dell’Opus Dei[49]. Alcuni
arrivarono a parlare addirittura di
«assalto dell’Opus Dei alle cattedre».
In concreto, si diffuse la voce che il
ministro José Ibáñez-Martín
privilegiava i candidati che
appartenevano all’Azione Cattolica,
attraverso l’Associazione Cattolica
Nazionale dei Propagandisti, e



all’Opus Dei. Infatti, in tale questione
la posizione del ministro era
determinante: secondo la legge del
1943, il ministro dell’Educazione
Nazionale designava direttamente i
cinque membri delle commissioni
dei concorsi a cattedra. Ibáñez-
Martín era propagandista e non c’è
dubbio che vedeva di buon occhio i
candidati a cattedra cattolici e con un
curriculum degno del posto vacante.
Tra questi, alcuni provenivano dai
propagandisti – dal loro Bollettino
sappiamo che i loro membri
venivano esortati a concorrere per
ottenere le cattedre – e altri anche
dall’Opus Dei; questi ultimi
soprattutto nelle varie articolazioni
della Facoltà di Filosofiae Lettere.

Tuttavia, le persone che
appartenevano ai propagandisti o
all’Opus Dei erano solo una parte dei
concorrenti a cattedra e di quelli che
alla fine l’ottenevano. In questo
senso, le caratteristiche di «cattolici e



prestigiosi», condizione per l’accesso
a una cattedra, non erano affatto
esclusive dei propagandisti e dei
membri dell’Opus Dei, ma si
potevano applicare a quasi tutti i
candidati degli anni quaranta. Nel
1941, in verità, solo un membro
dell’Opus Dei, José María Albareda,
era professore ordinario e soltanto
undici membri dell’Opus Dei
ottennero la cattedra nel
quinquennio 1940-1945, periodo nel
quale la campagna della conquista
delle cattedre fu più virulenta. In
quel periodo conseguirono una
cattedra 179 professori[50]. Lo
storico Onésimo Díaz ha calcolato
che il numero di persone dell’Opus
Dei che ottennero la cattedra negli
anni quaranta furono ventitrè[51].
Questo dato aiuta a restituire questo
tema alle sue dimensioni reali.

D’altra parte, come hanno messo in
rilievo gli specialisti della storia
intellettuale della Spagna del



dopoguerra, non tutti i cattolici erano
d’accordo sulle strade da percorrere
per riportare la Spagna al
cattolicesimo attraverso la cultura e
l’università. Fra l'altro, anche lì
sussiste un problema generazionale
che spiega in parte la diversità di
vedute e che conviene tenere
presente per capire l’artificioso
dibattito intorno alla conquista delle
cattedre[52].

Per aggiungere un dato e una
informazione inedita ai molti studi
finora compiuti, consta che nessuno
dei medievalisti che tra il 1940 e il
1944 ottennero una cattedra
apparteneva all’Opus Dei: Antonio de
la Torre y del Cerro (1878-1966), che
nel 1940 ereditò la cattedra di
Madrid dall’esiliato Claudio Sánchez
Albornoz ed era stato uno dei
maestri di Jaume Vicens Vives dalla
sua cattedra di Barcellona[53]; José
María Lacarra (1907-1987), che
ottenne la cattedra dall’Università di



Saragozza nel 1940[54]; Ángel Ferrari
Núñez (1906-1986), ordinario della
Università di Santiago de Compostela
dal 1940, che ricevette l’eredità di
Hinojosa e più tardi esercitò la
docenza nell’Università di
Madrid[55]; Alfonso García-Gallo
(1911-1992), erede della migliore
tradizione giuridico-istituzionalista
del medievalismo spagnolo, che
recuperò nel 1940 la sua cattedra
all’Università di Valencia[56]; infine,
José María Font Rius (nato nel 1915),
che ebbe la cattedra nel 1944
all’Università de La Laguna[57]. C’è
un unico membro dell’Opus Dei, José
Orlandis, che si potrebbe includere
nell’elenco dei medievalisti, ma la
cattedra dell’Università di Murcia,
ottenuta nel 1942, afferiva alla
Facoltà di Giurisprudenza. Tra il
1944 e il 1955 non fu bandito nessun
concorso a cattedra nell’area della
storia medievale[58].



Ovviamente, per completezza,
sarebbe interessante fare uno studio
monografico sullo sviluppo
dell’università nella Spagna degli
anni quaranta con riferimento alle
diverse discipline. Tuttavia, in base
ai dati già in nostro possesso, si può
affermare che esiste una
sproporzione tra il numero dei
membri dell’Opus Dei che in quegli
anni conseguirono le cattedre e lo
scalpore sollevato. Mi sembra che il
fenomeno abbia due spiegazioni. Da
un lato, questa sproporzione
concorda perfettamente con la tesi
sostenuta in questo articolo: il mito
dell’assalto alle cattedre è una evento
ulteriore nella configurazione della
grande narrazione sull’Opus Dei.
D’altra parte è evidente che la forte
personalità, la presenza pubblica e il
notevole livello scientifico di alcuni
dei primi professori ordinari e
intellettuali dell’Opus Dei contribuì
al propagarsi di queste voci. In tal
senso, ha speciale rilievo la figura di



José María Albareda (1902-1966), che
fu il primo segretario generale del
CSIC e, in buona parte, suo fondatore
e ideatore. Da quella posizione
esercitò una notevole influenza nella
riorganizzazione della ricerca
scientifica in Spagna, tanto
penalizzata dalla guerra civile.

Un altro degli intellettuali membri
dell’Opus Dei che cominciò a
distinguersi in quegli anni fu Rafael
Calvo Serer (1916-1988). Ottenne la
cattedra di Storia Moderna e
Contemporanea all’Università di
Valencia nel 1942 e fu una figura
importante nel dibattito culturale di
quegli anni, particolarmente intorno
al gruppo di intellettuali della rivista
Arbor, il cui primo numero apparve
nel 1944. Un altro intellettuale di
rilievo fu Vicente Rodríguez Casado
(1918-1990), che ottenne la cattedra
di Storia Moderna e Contemporanea
all’Università di Siviglia nel 1942 e fu
a sua volta fondatore dell’Università



estiva de La Rábida a Huelva a
partire dal 1943[59]. Infine, non
possiamo non ricordare Florentino
Pérez Embid (1918-1974), inseritosi
più tardi nel mondo universitario
(ottenne la cattedra di Storia
dell’America nell’Università di
Siviglia nel 1949), che poi svolse un
ruolo significativo negli anni
cinquanta, estendendo la sua
influenza alla politica.

Tutti questi professori universitari
influirono, come molti altri cattolici,
sulla cultura spagnola del primo
franchismo, ma non esistono dati
oggettivi che permettono di
catalogarli come un gruppo collettivo
di pressione. È vero, piuttosto, che
questi accademici crearono diversi
centri per svolgere il proprio lavoro
intellettuale e culturale: un centro di
ricerca nel caso di Albareda, una
rivista culturale nel caso di Calvo
Serer, una università estiva nel caso
di Rodríguez Casado e un centro più



vicino alla politica attiva nel caso di
Pérez Embid; ma ognuno di loro
operò in accordo con le proprie idee
e percorse una propria strada. Se si
tiene presente la diversa evoluzione
intellettuale, politica e ideologica di
ognuno di essi, diventa ancora più
evidente che l’idea che costituissero
un gruppo non sta in piedi.
Qualcos’altro invece li univa: la loro
preoccupazione di promuovere e
difendere un ordine culturale
cristiano, secondo le attese di molti
altri in quel momento.

La lotta tra le famiglie del
franchismo: falangisti e
tradizionalisti (1951-1956)

Dopo la fine della seconda guerra
mondiale il regime spagnolo
attraversò un momento difficile,
caratterizzato dal boicottaggio
internazionale e anche dalla
minaccia di una invasione
dall’esterno. Franco, con il suo



abituale pragmatismo, tentò di far
fronte a queste minacce
allontanando dal governo o isolando
politicamente quei falangisti che
durante gli anni della seconda guerra
mondiale si erano dichiarati più
apertamente germanofili o che
sembravano meno disposti ad
adattarsi ai nuovi tempi. Invece
decise di inserire alcuni democratici-
cristiani, aggettivo che indicava un
determinato atteggiamento comune
di fondo, ma che accoglieva nel suo
seno persona con profili intellettuali
e ideologici spesso eterogenei[60].
Durante gli anni cinquanta il regime
riuscì a stabilizzarsi. Fu allora che
crebbero le lotte tra le diverse
famiglie franchiste per attirare
Franco ai loro progetti.

Ebbe inizio così un periodo, il cui
punto culminante fu il triennio
1952-1954, nel quale si materializzò
uno scontro fra due posizioni
divergenti nella lettura del progetto



di Spagna e, dunque, della strategia
da seguire una volta conquistato il
potere[61]. Tutti i protagonisti di
questa controversia erano d’accordo
sul fatto che la Spagna dovesse
essere, anzitutto, un paese cattolico,
ma non sui contenuti e sui fini della
politica culturale cattolica da
impiantare. Con il tempo si
consolidarono due fazioni di
differente indirizzo ideologico e
politico, che cominciarono a
rivaleggiare. Entrambe erano
pienamente identificate con il
regime, ma la prima proveniva da
una particolare miscela tra un
falangismo di stampo liberale e un
settore di origine democratico-
cristiana, mentre la seconda si
basava su una rivitalizzazione del
tradizionalismo culturale. Per i
primi, il problema consisteva in ciò
che la Spagna non era ancora (la
Spagna come problema); per i
secondi, in ciò che la Spagna era stata
e doveva continuare ad essere (la



Spagna senza problemi). Per i primi,
la depressione nazionale non
consisteva nell’aver perduto
qualcosa, ma nel non aver
guadagnato qualcosa, e perciò
propugnavano una rigenerazione,
una riforma, un adattamento
originale; per i secondi, la
depressione nazionale era
conseguenza di una perdita che
occorreva arrestare, e pertanto il
loro ideale consisteva nel ritorno al
passato: era necessaria una
restaurazione. I primi rispondevano
alle convinzioni più profonde di una
Falange che si stava reinventando in
vista del nuovo contesto politico,
culturale e ideologico della metà
degli anni cinquanta. I secondi
volevano restaurare lo spirito di
“Azione Spagnola”, un eterogeneo
movimento culturale fondato nel
1931 che riuniva i monarchici nel
periodo della Repubblica e che
furono associati da Franco, durante
la guerra, al Movimento



Nazionalista. Tra i primi si potrebbe
evidenziare il democratico-cristiano
Joaquín Ruiz-Giménez (ambasciatore
presso la Santa Sede dal 1948 al 1951
e Ministro dell’Educazione dal 1951
al 1956) e i neo-falangisti Pedro Laín
Entralgo e Dionisio Ridruejo. I
secondi si muovevano attorno alla
figura egemonica di Rafael Calvo
Serer, insieme ad attivisti culturali
come Jorge Vigón e Florentino Pérez
Embid[62].

Gli inizi di questo dibattito
s’intrecciarono con le lotte per
occupare le posizioni di potere in
vista della configurazione del Nuovo
Stato. La sconfitta del fascismo in
Europa e l’isolamento che subì la
dittatura provocarono la
riattivazione del dibattito
intellettuale intorno a questioni
come la natura della Spagna, la
specificità di ciò che è spagnolo, il
senso della tradizione, l’origine della
decadenza, l’identità cattolica della



nazione o l’identificazione del
cattolicesimo con il carattere
ispanico. Alla fine degli anni
quaranta era svanito il sogno dei
falangisti di costituire un nuovo
ordine nel mondo occidentale
insieme a Germania e Italia. I
tradizionalisti, da parte loro, avevano
perduto ogni speranza di capire che
cosa succedeva in Spagna nella
visuale dei vincitori della guerra
mondiale. Visto il blocco delle
soluzioni politiche offerte dal
fascismo e dalla democrazia per la
costruzione del Nuovo Stato, tutti
quanti cercarono la soluzione nella
esperienza storica spagnola,
concentrandosi in una riflessione
storica sull’essenza della Spagna e, in
particolare, cercando come modello
le epoche storiche – il medioevo, il
rinascimento, il secolo d’Oro, la
guerra per l’indipendenza – nelle
quali era emersa una tradizione
autoctona autosufficiente per
l'esercizio del potere.



Uno dei temi chiave del dibattito era
l’atteggiamento da adottare gli nei
confronti degli intellettuali liberali
del periodo precedente la guerra
civile e stabilire fino a che punto la
nuova sintesi ideologica e spirituale
che nasceva in Spagna all’inizio degli
anni cinquanta doveva considerarsi
erede della cultura spagnola
dell’anteguerra. Per i falangisti,
l’incorporazione delle idee
intellettuali liberali dell’anteguerra
nella nuova intellighenzia doveva
essere generosa. Per i tradizionalisti,
bisognava fare un rigoroso
discernimento di questa eredità
liberale. In definitiva, passati quasi
tre lustri dalla fine della guerra
civile, occorreva ridefinire e
sottoporre a un processo storico la
posizione di quelli che avevano dato
inizio al Movimento Nazionale[63].

A questo dibattito, di notevole
spessore storiografico, parteciparono
non solo alcuni storici professionisti



di grande livello – Ramón Menéndez
Pidal, Américo Castro, Claudio
Sánchez Albornoz, Jaume Vicens
Vives – ma anche i rispettivi leader
ideologici delle diverse fazioni – Laín
Entralgo e Rafael Calvo Serer.
Entrambi pubblicarono in quegli
anni diversi saggi sui problemi della
Spagna, alcune interpretazioni della
storia che erano una evidente
proiezione nel passato dei loro
differenti modi di concepire la
politica culturale del momento.

Pedro Laín Entralgo, insieme con
Dionisio Ridruejo e Antonio Tovar,
faceva parte del gruppo proveniente
dalla Falange, e nel governo
costituito nel 1951 tutti e tre avevano
scalato posti nel Ministero
dell’Educazione con la protezione di
Joaquín Ruiz-Giménez, che era di
origine democratico-cristiana, ma
che non aveva nessuna difficoltà ad
apparire in pubblico indossando la
camicia azzurra.



In un interessante processo di andata
e ritorno questi neo-falangisti
cominciarono a corteggiare gli
intellettuali della generazione del ’98
più propriamente liberali (Unamuno,
Machado, Baroja, Azorín),
escludendo dalla loro sfera
intellettuale la figura
intergenerazionale di Maeztu.
Conservando intatto il loro culto per
José Antonio, tentarono di rifondare
una sorta di falangismo liberale,
alcuni loro rappresentanti – come
Ridruejo, Laín e Aranguren – furono
adottati dalla sinistra come referenti
intellettuali durante il tardo-
franchismoe la transizione.

Rafael Calvo Serer, da parte sua, era
il leader del gruppo alternativo, che
proveniva da Azione Spagnola e
mirava ad appropriarsi dell’eredità
di Menéndez Pelayo e di Ramiro de
Maeztu. Significativamente, lo stesso
Calvo Serer era uno storico e aveva
composto la tesi dottorale su



Menéndez Pelayo e il suo modo di
concepire la decadenza spagnola
(1940)[64]. La sua piattaforma
intellettuale era collegata al Consiglio
delle Ricerche Scientifiche, nel cui
seno aveva contribuito a creare la
rivista culturale Arbor, alla quale già
negli anni quaranta avevano
collaborato alcuni giovani
intellettuali come Vicente Palacio
Atard, José María Jover, Vicente
Rodríguez Casado, Gonzalo
Fernández de la Mora, Vicente
Marrero, Federico Suárez e Antonio
Fontán, e nella quale gli storici
facevano registrare una presenza
significativa. Questo gruppo
legumiera vincolato anche con
Florentino Pérez Embid, il cui lavoro
nella Direzione Generale
dell’Informazione a partire dal 1951
e i cui legami con una tradizionale
istituzione culturale, l’Ateneo di
Madrid, ne facevano un prezioso
strumento di gestione culturale.
Calvo Serer e Pérez Embid –



rispettivamente, valenziano e
andaluso – si allearono con Jaume
Vicens Vives, catalano, per
promuovere i centri di ricerca storica
della periferia e nel potenziare una
concezione comune della storia,
compatibile con una valorizzazione
delle differenze regionali[65]. Ebbe
una certa importanza anche Jorge
Vigón, col quale Ridruejo aveva
avuto un intenso dibattito sul
problema della Spagna e che
rappresentava il collegamento con
Azione Spagnola. Anche se la figura
principale di questo secondo gruppo
(Calvo Serer) era membro dell’Opus
Dei, come pure alcuni degli studiosi
citati (Rodríguez Casado, Pérez
Embid, Federico Suárez e Fontán), è
chiaro che altri, come Jaume Vicens
Vives, José María Jover, Vicente
Palacio Atard, Jorge Vigón, Gonzalo
Fernández de la Mora e Rafael
Gambra, non avevano molto a che
vedere con questa istituzione. Di
conseguenza, non era certamente



l’Opus Dei che definiva o teneva
insieme questo gruppo. La realtà era
molto più complessa.

D’altra parte, come nel primo gruppo
la coerenza ideologica era
chiaramente definita dal falangismo,
esplicito sia pure rinnovato dai suoi
protagonisti (ed ecco perché è stato
considerato da alcuni una fazione
neofalangista), nel secondo, quello
dei tradizionalisti, la coerenza
ideologica era minore. Questa stessa
eterogeneità rende più difficile il
compito di trovare una definizione
unificante. Pertanto l'uso del
concetto di tradizionalismo, già di
per sé plurisemantico, dev’essere
concepito, in questo caso, come una
nozione che denota l’intenzione di
cercare nella tradizione storica
spagnola la soluzione dei problemi
che aveva sul tappeto la Spagna degli
anni cinquanta – una nozione che
ovviamente rimane lontana



dall’accezione più specifica che la
identifica con il Carlismo.

La storia dello scontro fra le due
fazioni ebbe un’improvvisa
accelerazione in seguito alla
pubblicazione del famoso articolo di
Calvo Serer sulla politica interna
della Spagna di Franco sulla rivista
parigina Écrits de Paris, nel
settembre del 1953[66]. Con la sua
abituale audacia, che sfiorava la
temerarietà, si scagliava contro i
nazionalsindacalisti di stampo
falangista per aver fallito nel loro
proposito totalitario pur potendo
contare su tutti i mezzi possibili e
chiamava nichilista la destra
democratica cristiana di Martín
Artajo, per aver fatto naufragio
cadendo nell'atonia politica. Calvo
Serer non capiva come mai dopo il
fallimento dei primi e il naufragio
dei secondi, un cattolico-
propagandista come Ruiz-Giménez si
fosse alleato con rappresentanti della



sinistra falangista come Laín, Tovar e
Ridruejo.

In questo contesto Calvo proponeva
come alternativa (una specie di
«terza forza») gli intellettuali che,
insieme con lui, erano impegnati in
un ambizioso progetto di
restaurazione del paese.

Il risultato della mareggiata politica e
ideologica che sollevò l’articolo di
Écrits de Paris fu la defenestrazione
di Calvo Serer dalla direzione di
Arbor, la perdita del posto nel CSIC e
la fine della sua influenza nella sfera
pubblica spagnola e, quindi, la
sconfitta dei tradizionalisti, con la
conseguente egemonia dei falangisti.
Tuttavia, la vittoria di questi ultimi
fu effimera, perché ben presto si
videro travolti della rivolta
universitaria degli inizi del 1956, che
ebbe come conseguenza immediata
la destituzione di Ruiz-Giménez e
diede adito a un periodo di



incertezza politica che culminò nella
costituzione di un nuovo governo nel
1957, frutto di una serie di fattori, sia
ideologici, sia soprattutto economici,
che portarono a un profondo
cambiamento dell'orizzonte politico-
culturale spagnolo.

Tracciando un bilancio nella
prospettiva del nostro studio, si può
dire che la divergenza tra falangisti e
tradizionalisti ebbe come
conseguenza una più profonda
diffidenza della Falange nei riguardi
dell’Opus Dei, qualcosa di simile a ciò
che, come abbiamo visto, era capitato
giusto dieci anni prima di fronte alle
vicende della Madrid clericalizzata
dei primi anni quaranta.

Fra i tradizionalisti c’erano alcuni
membri dell’Opus Dei insieme ad
altri che non lo erano; invece, nel
gruppo dei falangisti non ce n’era
nessuno. Ci troviamo davanti a una
vicenda che nasce dagli antecedenti



storici della Falange e della
democrazia cristiana, e che, ad ogni
modo, non giustifica che si consideri
l’Opus Dei come un gruppo di potere
all’interno del delicato equilibrio
delle famiglie franchiste.

Senza dimenticare, d’altra parte, che
la stragrande maggioranza dei
membri dell’Opus Dei che, intanto,
aveva preso piede in diverse città
spagnole e, a partire dal 1945, aveva
cominciato a espandersi all’estero, fu
assolutamente estranea a queste
diatribe.

Come sempre, sono le fonti originali
– quelle che nascono nel momento
storico analizzato e non nel
momento storico nel quale lo si
analizza – quelle che ci danno la
chiave dei fatti storici, che, in questo
caso, si muovono in una direzione
diversa da questo malinteso.
Ridruejo, nell’articolo del 1952 nel
quale distingueva i due gruppi,



definendoli escludenti e comprensivi,
non parlava di una contrapposizione
tra Falange e Opus Dei, ma,
letteralmente, tra Falange Spagnola e
Azione Spagnola:

«Infine, Falange Spagnola e Azione
Spagnola – tanto affini
nell’affermazione di ciò che è
spagnolo e nell’amore per i metodi
eroici – furono due movimenti
assolutamente incompatibili e senza
possibilità di reciproca intesa o
pratica compenetrazione»[67].

È degno di nota che, sia nella diatriba
delle cattedre che in quella della
contrapposizione fra tradizionalisti e
falangisti non si nomini l’Opus Dei
negli scritti pubblicati dai vari
protagonisti. Esistono sicuramente i
riferimenti all’Opus Dei nelle
conversazioni o nelle lettere private,
ma non sui mezzi di comunicazione
o sulle riviste culturali dell'epoca, e
questo ovviamente lo si deve alla



scarsa credibilità che avrebbe avuto
l'ascrizione dell’Opus Dei a una delle
famiglie franchiste che litigavano.

I«tecnocrati» nel governo e la
presentazione dell’Opus Dei come
gruppo di potere(1957-1966)

Durante la seconda metà degli anni
cinquanta la Spagna attraversò una
significativa transizione
dall’autarchia alla liberalizzazione.
Questa transizione, imposta dalla
necessità di adeguarsi sia
all’evoluzione interna (con
l’endemica crisi economica e i
condizionamenti dovuti
all’autarchia) che a quella esterna
(con l’Europa del dopoguerra nella
fase culminante dello sviluppo),
comportò una trasformazione del
regime, che condusse a nuove
politiche economico-commerciali,
che si consolidarono a prescindere
dai dibattiti ideologici.



Tutto ciò ebbe come conseguenza
alcuni cambiamenti nei portafogli
ministeriali, che riguardarono
soprattutto i ministeri più
direttamente legati
all’amministrazione e all’economia.
La nuova generazione di politici non
si sentì assolutamente identificata
con il dibattito fra tradizionalisti e
falangisti, semplicemente perché i
nuovi agenti culturali e politici non
erano più interessati alle
disquisizioni intorno all’essenza
della Spagna o alla ricostruzione,
rigenerazione o restaurazione del
suo passato, ma piuttosto alla ricerca
di soluzioni concrete dirette a
ottenere uno sviluppo economico e
sociale.

Di conseguenza, dai dibattiti pubblici
essenzialisti e ideologici dei primi
anni cinquanta, si passò a un
accentuato pragmatismo. Dal
predominio dei funzionari del
ministero dell’Educazione si passò



all’egemonia dei tecnici
dell’amministrazione e
dell’economia. I tradizionalisti si
liquefecero e i falangisti si
trasformarono un po’ per volta in
democratici[68], una evoluzione alla
quale non furono estranei alcuni
tradizionalisti, come lo stesso Rafael
Calvo Serer. Si apriva una nuova
epoca storica e si coniavano o si
reinventavano altri stereotipi. Lo
scontro fra tradizionalisti e falangisti
si era concluso con la sconfitta di
entrambe le fazioni, una dopo l’altra
(1953 e 1956). Le trasformazioni
politiche successive furono frutto dei
nuovi tempi: la Spagna usciva
dall’autarchia sostenuta dalla
Falange per aprirsi alle istituzioni
economiche occidentali e, in
particolare, al Mercato Comune
Europeo. Tutto questo era frutto di
una evoluzione già iniziata negli
anni precedenti, ma sostenuta con
maggior decisione a partire da quel
momento.



Una svolta importante in questa
evoluzione fu il rimpasto del governo
che Franco affrontò nel 1957, e più
precisamente il 25 febbraio di
quell’anno. Il nuovo governo
presentava alcuni elementi di
continuità con i precedenti, ma
anche alcune novità. Tra queste
ultime spiccavano le nomine di
Alberto Ullastres al Commercio e
Mariano Navarro Rubio alle Finanze.
Il primo aveva collaborato con
Azione Nazionale durante la
Repubblica. Finita la guerra civile
ottenne il dottorato in
Giurisprudenza e fu membro
dell’Istituto di Economia del CSIC.
Come collaboratore nella sezione di
Economia Nazionale dell’Istituto di
Studi Politici, fece parte della
commissione che redasse il progetto
fondazionale della Facoltà di Scienze
Politiche ed Economiche
dell’Università di Madrid. Vi si laureò
e dal 1948 tenne la cattedra di Storia
dell’Economia Universale e della



Spagna. Per parecchi anni fu
professore di Economia e Finanza nel
Centro di Studi Universitari di
Madrid, oltre che professore di Storia
Economica nell’Istituto Sociale Leone
XIII. Il secondo ebbe stretti vincoli
con l’Azione Cattolica negli anni della
Repubblica. Dopo la guerra civile si
impegnò in attività sindacali. Entrò
in politica riattraverso i sindacati
verticali agrari, diventando
procuratore alle Cortes. All’uno e
all’altro era affidata un importante
area di governo: quella relativa allo
sviluppo economico.

Sia i falangisti sia quelli che con la
caduta di Ruiz-Giménez erano stati
estromessi dal potere reagirono
contro i nuovi venuti e quelli che ad
essi successero, tacciandoli di
tecnocrati e dando al termine una
sfumatura dispregiativa, vale a dire,
facendo capire che si trattava di
gente che magari aveva una
preparazione tecnica ma che non



aveva un autentico senso dello Stato
e il corrispondente bagaglio culturale
e politico. Il fatto che sia Alberto
Ullastres che Mariano Navarro Rubio
fossero membri dell’Opus Dei
indusse a fare un passo avanti in
questa strategia politica parlando di
tecnocrati dell’Opus Dei.

Si arrivava così a una tappa di
particolare importanza nella
configurazione della grande
narrazione intorno all’Opus Dei. Il
nucleo e l’origine sono di nuovo in
Spagna, ma ora la grande narrazione
non sarà più limitata a questo paese,
ma si propagherà in tutto il mondo
occidentale. La sua globalizzazione è
motivata in buona parte non solo dal
nuovo contesto storico, dove gli
eventi tendono a superare le
frontiere statali, ma anche perché a
partire dal 1957 acquisterà una
notevole dimensione mediatica
dovuta all’intervento di importanti
giornali europei e nord-americani.



La nomina di Alberto Ullastres e di
Mariano Navarro ebbe una grande
ripercussione e ben presto si affibbiò
loro l’etichetta di ministri dell’Opus
Dei[69].

Può darsi che in alcuni mezzi di
comunicazione questa qualifica
volesse solamente fornire un dato in
più, senza attribuirgli un significato
particolare; non era questa, invece,
l’intenzione degli ambienti spagnoli
che l’avevano propiziata. In ogni
caso, tutto questo si prestava a dare
la impressione che essi fossero in
qualche modo, e proprio in quanto
ministri, i rappresentanti dell’Opus
Dei, il che metteva in dubbio la
finalità esclusivamente apostolica
dell’istituzione, oltre che la libertà e
la responsabilità personale dei suoi
membri nelle attività professionali e
politiche, sempre difesa a spada
tratta da Josemaría Escrivá,
qualunque fossero le scelte adottate
dagli uni o dagli altri. Non fece



alcuna eccezione con Navarro Rubio
e Ullastres.

Fin dal primo momento l’Opus Dei
dichiarò che né Ullastres né alcun
altro politico lo rappresentava. Il 12
luglio 1957 la Segreteria dell’Opus
Dei in Spagna diffondeva una nota
nella quale si confermava questa
realtà, pubblicata il giorno
successivo da ABC e da altri giornali
nazionali ed esteri, come l’inglese
Catholic Herald[70]. Sulla stessa linea
è l’articolo di Julián Herranz, in quel
periodo membro del Consiglio
Generale dell’Opus Dei, su «l’Opus
Dei e la politica», pubblicato nella
rivista mensile Nuestro Tiempo
nell’aprile 1957; lo stesso autore
ritornò sul tema nel 1961 con un
nuovo articolo dal titolo «Natura
dell’Opus Dei e delle attività
temporali dei suoi membri», che
apparve ancora una volta in Nuestro
Tiempo. Alcuni mesi prima José Luis
Illanes, residente anch'egli a Roma,



aveva pubblicato sulla rivista Studi
Cattolici un articolo su «L’attività dei
cattolici nella Spagna di oggi», in
seguito all’affermazione, fatta da
alcuni giornali, secondo cui l’Opus
Dei era diventato il principale
sostegno di Franco da parte dei
cattolici. Illanes enfatizzava la libertà
in politica dei membri dell’Opus Dei.
Dato che l’articolo parlava anche
della libertà di cui godevano i
cattolici di opporsi a Franco, non fu
possibile pubblicarlo in Spagna.

L’equivoco di presentare l’Opus Dei
come una forza politica e ideologica
dotata di una notevole influenza sul
franchismo ebbe una recrudescenza
nel 1962 in occasione del rimpasto
del governo avvenuto in quell’anno.
Due dei cambiamenti più rilevanti
furono l’ingresso di Manuel Fraga
Iribarne come Ministro
dell’Informazione e Turismo, che
fungeva da anello di congiunzione
con alcuni ambienti democratici



cristiani e falangisti e che propiziò
una certa apertura nella politica di
censura dei mezzi di comunicazione,
e dell’ingegnere Gregorio López
Bravo come Ministro dell’Industria,
politicamente indipendente, che era
membro dell’Opus Dei.

Qualcosa di simile accadde in
occasione di un nuovo rimpasto del
governo che ebbe luogo nel 1965.
Quell’anno Ullastres e Navarro Rubio
lasciarono il governo, benché si
continuasse ad applicare la loro
politica economica. Alberto Ullastres
continuò a lavorare per l’adesione al
Mercato Comune, che divenne realtà
nel 1970 in virtù dell’Accordo
economico preferenziale tra lo Stato
Spagnolo e la Comunità Economica
Europea firmato nell'ottobre di
quell’anno. In quello stesso rimpasto
di governo, Laureano López Rodó,
ordinario di Diritto Amministrativo,
che era membro dell’Opus Dei, fu
nominato ministro del Piano di



Sviluppo. López Rodó aveva una
lunga esperienza politica, perché nel
1956 era stato nominato segretario
generale tecnico della Presidenza del
Governo e aveva sempre goduto
dell’appoggio dell’ammiraglio
Carrero Blanco, uno dei principali
collaboratori del generale Franco.

Viste le continue notizie e i commenti
di stampa che continuavano ad
alimentare l’equivoco riguardo alle
relazioni tra governo spagnolo e
Opus Dei, quest’ultimo nel giugno del
1962 si vide costretto ad emettere un
nuovo comunicato, questa volta della
propria Segreteria Generale, nel
quale si chiariva che:

I membri dell’Opus Dei sono
completamente liberi nel pensiero e
nell’azione politica, come qualsiasi
altro cittadino cattolico. Dentro
l’istituzione possono esserci, e di
fatto ci sono, persone di idee
politiche differenti e addirittura



opposte, ma l’Opus Dei non ha
assolutamente nulla a che vedere con
i meriti o i demeriti dell’azione
personale dei suoi membri. Deve
dunque essere chiaro che l’Opus Dei
non è legato a nessuna persona, a
nessun regime e a nessuna idea
politica[71].

Il comunicato non lasciava spazio
all’interpretazione. E del resto lo
stesso fondatore dell’Opus Dei aveva
fatto una dichiarazione in prima
persona. Egli era disposto a tollerare
in silenzio le ingiurie personali, ma
considerava indispensabile rendere
una pubblica protesta quando si
trattava di errori che riguardavano
la Chiesa e l’Opus Dei. Lo affermava
con chiarezza in una lettera che al
consigliere dell’Opus Dei in Spagna,
del 9 ottobre 1965, nella quale, con
un tono indignato, denunciava: «Non
possiamo tollerare oltre la calunnia e
l’insinuazione velenosa: e di cento



casi, cento hanno origine in codesta
mia Spagna amatissima. Basta!»[72].

In effetti, pochi mesi prima, nel
maggio 1964, era intervenuto
personalmente mediante una lettera
indirizzata a Javier de Borbón-
Parma, capo di una fazione politica
dell’epoca, il tradizionalismo
dinastico, lamentandosi per la
diffusione, in un evento organizzato
da questo gruppo, di certi opuscoli
nei quali si calunniava l’Opus Dei :

Benché io sia molto amico della
libertà politica e molto rispettoso di
quello che pensano tutti, mi sono
profondamente meravigliato che
nella riunione di Montejurra ci siano
stati solo striscioni nei quali si
insultavano alcuni miei figli che,
facendo uso della loro piena libertà,
pensano onestamente quello che
vogliono. Soprattutto, in una Spagna
dove tante persone non sono
d’accordo con i carlisti. Rinnovo la



mia meraviglia e non riesco a capire
tale predilezione. Rispetto, tuttavia,
la libertà ripugnante di questi signori
di Montejurra e non presento
nessuna querela. Comunque, è
arrivato nelle mie mani un opuscolo
che si chiama «Boina Roja» (Basco
Rosso) – senza colophon, ma dal
contenuto carlista – n. 89, anno 12,
con un articolo intitolato «Agli
spagnoli» e firmato da «Alcuni ex
combattenti», in cui si attacca l’Opera
con calunnie. Non lo posso tollerare:
e mi vergogno che persone che
appartengono alla cosiddetta
Comunione carlista si prestino a
diffamazioni di questo tipo.

Alla fine conclude con una frase che
chiarisce perfettamente la sua
posizione:

Se questi fatti si ripetono dovrò
prendere le mie decisioni, perché
non si tratta di una infamia nei miei
confronti, che sono sempre disposto



a sopportare in silenzio, ma di una
infamia contro Dio nostro Signore e
quelli che, consacrandogli la propria
vita, lo servono[73].

La Falange Spagnola, forse memore
degli attacchi scagliati durante gli
anni quaranta, orchestrò una
violenta campagna di stampa,
veicolata dal quotidiano Pueblo,
organico al regime, e dalla
Organizzazione Sindacale Spagnola,
come reazione al fatto che tra i
firmatari di alcuni articoli
giornalistici contro il monopolio
sindacale del franchismo c’era
qualche membro dell’Opus Dei.
Escrivá scrisse un’energica lettera al
Ministro competente, José Solís Ruiz:

Con questo metodo ingiusto [...] non
ottengono altro che di offendere Dio,
confondendo ciò che è spirituale con
ciò che è terreno, mentre è evidente
che i Direttori dell’Opus Dei non
possono fare nulla per inibire la



legittima e totale libertà personale
dei soci [...]. Questa famiglia
spirituale non interviene e non può
mai intervenire in opzioni politiche o
terrene, perché i suoi fini sono
esclusivamente spirituali[74].

L’ingiusta presentazione dell’Opus
Dei come un gruppo di pressione
politico cominciava ad essere
universale e continuò ad esserlo
negli anni successivi. Le campagne di
stampa, soprattutto sui giornali
francesi e spagnoli, abbondarono nel
1966, falsificando la natura spirituale
dell’Opus Dei, attribuendogli il
desiderio di avere influenza politica,
potere economico e prestigio presso
le alte sfere sociali, e negando la sua
dimensione universale,
identificandolo con un’opera
spagnola[75]. Escrivá decise di non
limitarsi a scrivere lettere personali
o a fare emettere comunicati dagli
organismi di governo dell’Opera e
concesse alcune interviste ai



corrispondenti dei mezzi più
influenti del panorama mediatico
internazionale. La prima intervista
fu pubblicata su Le Figaro nel
maggio del 1966; in essa passava in
rivista diversi temi e confermava la
natura spirituale dell’Opus Dei,
difendendo ancora una volta
l’assoluta libertà dei suoi membri
nelle questioni politiche, economiche
o culturali. Le interviste concesseai
più diversi mezzi di comunicazione
internazionali tra il 1966 e il 1968
costituirono poi il contenuto del libro
Colloqui con Monsignor Escrivá,
subito tradotto in varie lingue. Vale
la pena riprodurre due delle risposte.
La prima fa parte dell’intervista
pubblicata su Le Figaro:

Ripeto che ciascuno dei soci
dell’Opus Dei agisce con piena libertà
e con piena responsabilità personale,
senza coinvolgere né la Chiesa né
l’Opera, perché i soci non fanno leva
né sulla Chiesa né sull’Opera per



svolgere le loro attività personali.
Persone formate a una concezione
militaresca dell’apostolato e della
vita spirituale, saranno portate a
interpretare il lavoro libero e
personale dei cristiani come
un’azione di gruppo. Ma io le dico, e
non mi stanco di ripeterlo dal 1928 a
questa parte, che la diversità delle
opinioni e delle scelte pratiche, nelle
questioni temporali e nel campo
teologico lasciato alla libera
discussione, non costituisce affatto
un problema per l’Opera: anzi, il
pluralismo che esiste ed esisterà
sempre fra i soci dell’Opus Dei è una
manifestazione di buono spirito, di
onestà di vita, di rispetto delle
legittime opzioni di ciascuno[76].

La seconda proviene dall’intervista
concessa alcuni mesi dopo,
nell’aprile 1967, a Peter Forbath,
corrispondente della rivista nord-
americana Time:



L’Opus Dei non interviene per nulla
in politica, è assolutamente estraneo
a qualsiasi tendenza o gruppo o
regime politico, economico, culturale
o ideologico. I suoi fini sono
esclusivamente spirituali e apostolici
[...]. Fin dal primo momento in cui si
avvicinano all’Opera, tutti i soci
conoscono bene la realtà della
propria libertà individuale; e in tal
modo, se per ipotesi uno di loro
cercasse di fare pressione sugli altri
imponendo le proprie opinioni in
materia politica, o volesse servirsi di
loro per interessi umani, gli altri si
ribellerebbero e lo espellerebbero
immediatamente [...]. Se si dovesse
verificare un’intromissione dell’Opus
Dei in politica, o in qualunque altro
campo delle attività umane – il che
non è mai successo, non succede e,
con l’aiuto di Dio, non succederà mai
– il primo nemico dell’Opera sarei
io[77].



Queste dichiarazioni costituiscono
una testimonianza storica di prima
grandezza. Infatti, contribuirono a
frenare alcuni atteggiamenti e alcune
campagne che le avevano provocate,
anche se non riuscirono a evitare che
la grande narrazione continuasse a
diffondersi. Visto che ci troviamo in
un momento chiave della sua
configurazione, vale la pena
esaminare più attentamente lo
scenario nel quale si collocano gli uni
e gli altri fatti: le dichiarazioni
dell’Opus Dei e i malintesi che le
provocarono –.

Negli anni cinquanta il regime di
Franco continuava a rispecchiare i
valori della fazione che aveva vinto
la guerra civile[78]. Anzitutto,
continuava a essere fondato sul
potere autoritario del generale
Franco. Dal 1938 il dittatore aveva
vegliato scrupolosamente perché i
suoi governi rispecchiassero
esattamente l’equilibrio delle



famiglie inserite nel Movimento
Nazionale – nome con il quale era
conosciuto l’insieme di forze
politiche che avevano appoggiato fin
dall’inizio la Sollevazione del 1936.
Queste forze politiche erano i
militari, i falangisti, i carlisti
tradizionalisti, i democratici-
cristiani, i monarchici e alcune
personalità «indipendenti», che
meritavano la fiducia del Generale
per le loro conoscenze professionali
e che in ogni caso provenivano
sistematicamente dagli alti livelli
dell’Amministrazione dello Stato. La
novità del governo del 1957 era la
generosa presenza di un gruppo di
questi indipendenti, che dovevano
dare un impulso alle riforme, sociali,
politiche, amministrative ed
economiche di cui, secondo il parere
di Franco, la nazione aveva bisogno.

Tali riforme dovevano attenersi,
logicamente, allo spettro politico e
ideologico della dittatura franchista.



Uno degli obiettivi del nuovo
governo fu l’inserimento
dell’economia spagnola nell’ambito
del mondo occidentale, grazie a un
piano di stabilizzazione e di misure
liberalizzanti tipiche di un’economia
di mercato. Furono proprio Navarro
Rubio e Ullastres, rispettivamente
ministri delle Finanze e del
Commercio, che dovevano pilotare
questa nuova politica. Questa
riforma non fu un semplice «cambio
della guardia» ma l’inizio di una
tendenza a mettere al margine la
Falange come fulcro politico e
ideologico del regime[79]. È
importante tenerne conto
nell’analizzare la virulenta reazione
dei falangisti all’apparizione dei
tecnocrati, come furono
immediatamente chiamati dai loro
detrattori: in essi videro quelli che, di
fatto, li avevano sostituiti nei centri
nevralgici del potere.



Alcuni settori del Movimento non
solo bollarono con tono sprezzante di
tecnocrati i nuovi ministri, ma
aggiungevano con maggiore
precisione: tecnocrati dell’Opus Dei,
confondendo così la loro
appartenenza a una determinata
tendenza all’interno dei governi di
Franco con la loro appartenenza a
una istituzione della Chiesa. È
interessante osservare che i membri
dell’Opus Dei che furono ministri di
Franco durante gli anni cinquanta,
sessanta e settanta non
appartenevano a nessuna delle
famiglie prima ricordate, benché
provenissero di solito dai gruppi
generici che si identificavano con le
tradizioni democratico-cristiane o
monarchiche, sorte in Spagna prima
della guerra civile[80]. L’unica
eccezione fu Fernando Herrero
Tejedor, ministro e segretario
generale del Movimento Nazionale
del penultimo governo di Franco, di
origine falangista, benché abbia



raggiunto la notorietà soprattutto
verso la fine del regime. In generale,
però, non avevano, per così dire, un
profilo ideologico identificabile con
una delle famiglie politiche esistenti,
per cui, in una prospettiva
ideologica, si poteva pensare di
raggrupparli sotto l’ombrello della
democrazia, anche se tra loro c’erano
posizioni assai differenti[81].

In tal modo, a dispetto della loro
pluralità intellettuale e ideologica,
fossero o no dell’Opus Dei, tutti
questi ministri finirono con l’essere
raggruppati, dall’esterno, con lo
stesso appellativo. Nella lotta per il
potere politico di quegli anni, gli
avversari politici dei nuovi ministri,
invece di circoscrivere la lotta per il
potere all’ambito che gli è proprio,
fecero ricorso a una ben nota
manovra della pubblica opinione:
creare un gruppo artificialmente. In
questo caso si avvalevano della reale
(o magari supposta) appartenenza a



una istituzione della Chiesa (l’Opus
Dei) di alcuni di loro. Non importava
certo che questa circostanza, di
natura spirituale, non condizionasse
la loro posizione politica e ideologica
– e ancor meno in un regime politico
dove tutto era cattolico. Però
l’etichetta tecnocrate servì per
raggruppare chiunque facesse parte
del gruppo che López Rodó stava
formando nella segreteria generale
tecnica della vicepresidenza del
governo, sotto la protezione
dell’ammiraglio Carrero Blanco. In
realtà questi tecnici, fra i quali
emergevano, per esempio, Agustín
Cotorruelo, Santiago Udina Martorell,
Fabiá Estapé, José Ángel Sánchez
Asiaín, Enrique Fuentes Quintana e
Juan Sardá Dexeus, avevano
ascendenze ideologiche e origini
politiche molto diverse, come pure
un diverso grado di vicinanza
all’Opus Dei[82]. Quello che si voleva
era solo un clichè efficace per gli
intrighi politici del momento[83].



Questo rese i ministri dell’Opus Dei
(e quelli che erano dati per tali pur
senza far parte della istituzione) più
vulnerabili in una prospettiva
strettamente politica, perché un
difetto o un errore di uno di loro
poteva essere attribuito a tutti; una
generalizzazione che era applicabile
anche ai loro buoni risultati, che alla
fine è ciò che è rimasto inciso nella
memoria collettiva degli spagnoli,
perché grazie alle loro politiche
pragmatiche sono considerati come
coloro che hanno determinato il
liberismo, e dunque il principio della
fine del franchismo e il decollo
dell’economia spagnola.

Ancorate alla strategia della
generalizzazione, le critiche, che
all’inizio erano sorte esclusivamente
per salvaguardare interessi politici
(la ricerca di maggiori quote di
potere da parte delle diverse famiglie
franchiste) andarono degenerando
simultaneamente nel desiderio di



discreditare l’istituzione alla quale
appartenevano anche alcuni di loro.

In ogni caso, ciò di cui nessuno
dubita a questo punto è l’efficacia
delle misure prese da quei tecnocrati
per la modernizzazione economica e,
di conseguenza, politica e culturale,
della Spagna franchista. Raymond
Carr e Juan Pablo Fusi sintetizzano il
loro lavoro come difensori di una
rapida crescita capitalista e della
neutralizzazione della politica
mediante la prosperità[84].

D’altra parte, vi furono anche altri
prestigiosi tecnocrati che, pur non
essendo dell’Opus Dei, collaborarono
al progetto e alla realizzazione del
Piano di Stabilizzazione, come Juan
Sardá, Gabriel Ferràs, José Luis
Sampedro, Manuel Varela Parache o
Enrique Fuentes Quintana. Perché
non si attribuisce anche a loro la
qualifica di tecnocrati, anche se essi
non appartenevano all’Opus Dei?



L’unica spiegazione possibile è che
non furono ministri e, dunque, non
poterono essere identificati come
una minaccia politica dalle famiglie
franchiste, specialmente dai
falangisti. Questi capirono
chiaramente che il successo dei
tecnocrati comportava di fatto la
sparizione della Falange come
gruppo egemonico tra le famiglie
franchiste. Perciò furono loro a
orchestrare la campagna di
discredito contro i cosiddetti
tecnocrati, alla quale in seguito si
aggiunsero altri gruppi, sia dal
mondo civile che ecclesiastico, con
maggiore o minore impegno a
seconda dei rispettivi interessi[85].

I ministri dell’Opus Dei, come tutti gli
altri membri del gabinetto, erano
cattolici, ma la loro appartenenza
all’istituzione non condizionò
particolarmente il loro orientamento
politico e ideologico, e neppure le
loro decisioni di governo. Infatti,



alcuni altri ministri erano membri di
Associazioni di fedeli, specialmente
coloro che provenivano
dall’Associazione Nazionale Cattolica
dei Propagandisti, ma a nessuno di
loro saltò in mente di dichiarare che
rappresentavano dette associazioni
nel Governo[86]. Un’altra questione,
anch’essa innegabile, è che alcuni di
loro si erano conosciuti in qualche
residenza studentesca o nei Collegi
Universitari che erano stati centri di
sociabilità, secondo il concetto
coniato dalla storiografia moderna, il
che creava un logico circuito comune
di amicizie[87].

Tuttavia il criterio di scelta di nuove
persone da destinare a incarichi
politici non rispose a un unico
criterio; forse l’unico criterio chiaro
era l’esclusione delle donne. È
illuminante ciò che scrive López-
Rodó sul metodo con cui erano
cooptati e le cariche pubbliche, in cui
si mescolano motivi di amicizia e



altri strettamente personali, notizie
di seconda mano o semplicemente
fatti casuali[88]. Questo riferimento
ai centri di sciabilità e alla nascita di
relazioni interpersonali come base
della cooptazione politica, per
quanto ovvia, mi sembra essenziale
per capire l’intera questione. Una
maggiore attenzione di storici e
sociologi su tale aspetto, basandosi
sugli ultimi contributi della
storiografia francese, contribuirebbe
indubbiamente a chiarire molto di
più il dibattito sull’origine e le
motivazioni dei nuovi inserimenti
negli incarichi politici[89]. In questo
senso, è significativo che la
folgorante carriera politica di un
altro membro dell’Opus Dei
(Florentino Pérez-Embid) abbia
subito un arresto nello stesso anno
della promozione di Navarro Rubio e
Ullastres. Inoltre, come sottilmente fa
notare Paul Preston, «appare
rivelatore che all’inizio del decennio
1960 ci fosse maggiore tensione tra



López Rodó e Navarro Rubio che tra
López Rodó e Fraga»[90].

Vale la pena leggere ciò che
Laureano López Rodó scrisse nelle
sue memorie:

Si diffuse anche la diceria che i
membri dell’Opus Dei che facevano
politica costituissero un gruppo
omogeneo. È chiaro che, come
conseguenza logica della piena
libertà politica, le loro posizioni e le
loro opinioni erano assai differenti. A
titolo di esempio, ricordiamo che
Fernando Herrero Tejedor, Javier
Domínguez Marroquín e José Ramón
Herrero Fontana erano falangisti;
Juan María de Araluce Villar e Pedro
Mendizábal Uriarte, tradizionalisti;
Mariano Navarro Rubio, sindacalista;
Hermenegildo Altozano Moraleda,
Antonio Fontán Pérez e Florentino
Pérez Embid appartenevano al
Consiglio Privato del Conte di
Barcellona e, invece, Gregorio López



Bravo de Castro, Vicente Mortes
Alfonso e io stesso eravamo
sostenitori della restaurazione della
Monarchia nella persona di Don Juan
Carlos de Borbón; Alberto Ullastres
Calvo e Juan José Espinosa San
Martín erano politici indipendenti;
infine, c’erano gli oppositori del
regime, e tra questi la figura di spicco
fu Rafael Calvo Serer[91].

I ministri che appartenevano
all’Opus Dei non agirono come
gruppo e non avevano particolare
interesse a farlo, poiché, oltre a
tradire le idee sostenute
dall’istituzione spirituale alla quale
appartenevano, avrebbe comportato
più danno che benefici nell’ambiente
politico dell’epoca. Tuttavia, siccome
alcuni di loro furono etichettati fin
dal principio come indipendenti,
senza essere annoverati fra i carlisti
o i falangisti, potevano essere
considerati facilmente ad extra come
un nuovo gruppo emergente, più



vicino ai monarchici e ai
democratici-cristiani. Data la
necessità che di solito hanno le
società di classificare le persone in
gruppi, per rendere più
comprensibile la già di per sé
complessa realtà che le circonda, si
assegnò loro il pragmatico titolo di
tecnocrati, quando forse sarebbe
stato più calzante riferirsi a loro
come indipendenti.

In ogni caso, il dato certo è che dei
centosedici ministri nominati da
Franco in undici governi fra il 1939 e
il 1975, otto di essi erano membri
dell’Opus Dei: Mariano Navarro
Rubio (1957-1965), Alberto Ullastres
(1957-1965), Gregorio López Bravo
(1962-1973), Juan José Espinosa
(1965-1969), Faustino García Moncó
(1965-1969), Laureano López Rodó
(1965-1975), Vicente Mortes
(1969-1973), Fernando Herrero
Tejedor (1975). Con la prospettiva
storica acquisita, si nota meglio la



sproporzione tra questo ridotto
numero di ministri e la dimensione
della risonanza mediatica generato
dal supposto influsso dell’Opus Dei
nell’evoluzione politica della Spagna
di Franco.

D’altra parte, alcuni Propagandisti
non capirono l’atteggiamento
indipendente di questi ministri.
Erano disorientati dal fatto che
l’Opus Dei non volesse unirsi in un
fronte comune democratico-
cristiano. L’esperienza aveva già
funzionato durante la Seconda
Repubblica (attraverso la coalizione
della CEDA, la Confederazione
Spagnola delle Destre Autonome) e la
consideravano indispensabile anche
ora per contrapporsi alle tendenze
totalitarie della Falange Spagnola e,
cosa non meno importante, per
affrontare con garanzie a lungo
termine il giorno dopo del
franchismo. In questo senso alcuni
storici hanno ipotizzato che «non era



facile per uomini formati nel
cattolicesimo fortemente gerarchico
del dopoguerra comprendere come
mai persone che condividevano la
loro preoccupazione di rigenerare la
intellighenzia nazionale e la vita
pubblica non militassero nelle loro
fila»[92].

Infatti, tutti coloro che confidavano
in un fronte democratico-cristiano
sono stati quelli – nella politica
franchista madrilena e nella curia
ecclesiastica romana – che meno
hanno capito la posizione dell’Opus
Dei. Ed è proprio da questo settore
che sorse l’altro grande fronte della
seconda parte della grande
narrazione, che si sarebbe esteso a
Roma. Molti anni dopo aver scritto il
suo libello contro l’Opus Dei sotto lo
pseudonimo di Daniel Artigues, Jean
Bécarud descriveva in questi termini
il suo confidente Giménez
Fernández, una delle sue più



importanti fonti di informazione per
la compilazione del proprio libro:

Vecchio leader della sinistra,
ministro dell’Agricoltura con la
Repubblica e riconosciuto specialista
di Bartolomé de las Casas, si dedicava
all’insegnamento, dopo non poche
vicissitudini, all’Università di
Siviglia. Più democristiano che mai,
era un furibondo avversario del
franchismo in generale e dell’Opus
Dei in particolare[93].

Si comprende bene che le critiche ai
tecnocrati dell’Opus Dei provenivano
anche dai gruppi di opposizione al
franchismo, molti dei quali socialisti
e comunisti in esilio. Sebbene tutti
fossero d’accordo che occorresse
sviluppare l’economia spagnola,
erano d’accordo anche sul fatto che
questo risanamento avrebbe portato
una boccata di ossigeno al regime, e
pertanto avrebbe potuto renderlo più
longevo, dandogli una maggiore



credibilità. I nemici del cattolicesimo,
da parte loro, approfittarono
dell’opportunità di criticare una
istituzione cattolica che era
conosciuta per la sua sempre
maggiore vitalità spirituale, ma che
ora sembrava dare il suo appoggio a
un regime autoritario. Infine, emerse
anche una critica da parte dei settori
più nazionalisti e antifranchisti della
Catalogna e del Paese Basco circa il
presunto ispanismo dell’Opus Dei –
un giudizio che oggi sembra
inverosimile, vedendo la lista di tanti
membri dell’Opus Dei autoctoni, che
in quegli anni si impegnarono a
preservare l’identità culturale e
l’autonomia politica di tali comunità.

D’altra parte, si può far osservare che
vi sono stati anche casi notori di
membri dell’Opus Dei attivi
nell’opposizione antifranchista, il che
smentisce chi era convinti che
nell’istituzione fossero date direttive
«dall’alto» per appoggiare il



franchismo. A parte Calvo Serer, che
dopo l’articolo del 1953 su Écrits de
Paris adottò una posizione
estremamente critica nei confronti
del regime, un altro dei suoi
collaboratori su Arbor, Antonio
Fontán, portò avanti un’attività
quanto meno poco condiscendente
con il regime attraverso la direzione
del quotidiano Madrid[94].

Altri membri dell’Opus Dei, come
Pere Pascual, Robert Espí e Francesc
Brosa, insieme ad altri studenti,
parteciparono alla celebre
caputxinada dell’anno 1966. La
caputxinada fu la prima protesta
rilevante contro il regime franchista
a Barcellona, che ebbe un’eco tutta
particolare in quanto capeggiata da
intellettuali. Ricevette questo nome
perché si svolse nel monastero dei
cappuccini di Sarrià, tra il 9 e l’11
marzo 1966. Ebbe inizio come una
riunione clandestina di una
associazione studentesca costituita



per rivaleggiare con l’associazione
ufficiale della Falange (SEU) e
culminò con tutti i partecipanti
chiusi nel monastero in segno di
disaccordo col regime franchista. La
protesta riunì persone dalle posizioni
politiche e ideologiche molto diverse,
comprese quelle di centro-sinistra e il
Partito Comunista clandestino. Poco
dopo l’inizio della manifestazione, il
9 marzo, la guardia civile irruppe nel
monastero e obbligò tutti i presenti a
sloggiare e a mostrare i documenti
personali. Circa duecento
partecipanti decisero di rimanere,
per continuare il loro dibattito. Per
oltre quarantotto ore furono ospiti
dei cappuccini. Alla fine, dopo due
giorni di grande tensione, gli studenti
se ne andarono pacificamente, ma
alcuni furono epurati; tra di essi,
Pere Pascual, che fu estromesso dal
settore editoriale, nel quale aveva
lavorato sino a quel momento[95].



Il pluralismo dei membri dell’Opus
Dei è stato documentato da alcuni
specialisti di quel periodo, estranei
alla istituzione. Essi hanno affermato
che in nessun caso si può parlare di
un monolitismo nell'agire pubblico
dell’Opus Dei nella Spagna di Franco,
non solo per l’evidenza che vi furono
membri epurati ma anche perché, tra
i franchisti che erano membri
dell’Opus Dei, si potevano notare
tendenze molto differenti. Anche se
si guardano le cose dalla prospettiva
erronea del funzionamento dell’Opus
Dei come gruppo politico, è
sorprendente osservare che il
comportamento dei suoi membri sia
stato tanto differente, come per
esempio tra Calvo Serer, Pérez-
Embid e López Rodó. Ecco che cosa
narra lo storico Manuel Pérez
Ledesma, commentando il libro di
Santos Juliá sulle due Spagne:

Gli escludenti ebbero la peggio nel
1953, quando il tentativo di Calvo



Serer di trasformare il proprio
gruppo in una «Terza Forza»,
contrapposta sia ai falangisti
orteghiani che alla destra cattolica al
potere, si concluse con la perdita del
potere culturale del quale avevano
goduto sino allora. Anche se la cosa
più sorprendente fu che dalla stessa
corporazione religiosa sorse poco
dopo un nuovo gruppo di giuristi ed
economisti, con a capo López Rodó,
che lasciarono perdere la figura
dell’intellettuale cattolico e la
sostituirono con quella del
tecnocrate, mentre introducevano un
linguaggio politico secolarizzato e
razionale, poggiato sull’idea di
efficacia e di progresso. Da parte di
una istituzione tanto cattolica come
l’Opus Dei si metteva così fine alla
sacralizzazione della politica e della
vita culturale i cui ultimi
rappresentanti erano stati altri
membri dell’Opus Dei[96].



Ciò poneva anche in dubbio la
supposta univocità dell’aggettivo
tecnocrate e la sua generalizzazione.
Tra quelli che di solito si includono
in questo gruppo vi furono alcuni
che aspiravano semplicemente a
potenziare l’economia, e in tal senso
erano soprattutto tecnici (fu
probabilmente il caso di Ullastres), e
altri che avevano obiettivi politici
ben precisi e di lunga portata, come è
il caso di López Rodó, che mirava ad
ammodernare la struttura
amministrativa dello Stato spagnolo
(cosa che va al di là della tecnica) e a
favorire un percorso verso la
monarchia, optando per il principe
Juan Carlos.

D’altra parte è importante far
presente che durante quegli stessi
anni di liberismo del dopoguerra
mondiale, anche altri paesi europei
affidarono la direzione degli affari
economici a tecnici e a imprenditori
tecnocrati, senza provocare per



questo problemi di interpretazione
come quelli che si ebbero in Spagna.
Antonio Argandoña conclude che:

la tesi del legame dei tecnocrati con
l’Opus Dei fu, in quel momento, la
soluzione comoda adottata da
personalità o gruppi politici la cui
egemonia appariva minacciata dai
successi tecnici dei tecnocrati (e dalla
loro stessa presenza sulla scena
politica spagnola), anche se
attribuire loro quel vincolo era una
falsità e un’ingiustizia verso di loro e
verso l’Opus Dei. Se le cose stanno
così, la continuità del clichè fino ai
nostri giorni dimostra una certa
pigrizia mentale in alcuni analisti e
storici. Ora, come allora, parlare dei
«tecnocrati dell’Opus Dei» evita di
fare un’analisi più profonda di quegli
anni, in riferimento a quali persone
formarono quel gruppo politico che
beneficiò di quote importanti di
potere attorno all’Ammiraglio
Carrero Blanco, a quali erano le loro



concezioni economiche e le loro idee
politiche, a che cosa miravano con la
loro azione, ecc. Tutto questo, però,
non spiega tanti aspetti della politica
e dell’economia di quegli anni.
Quando poi questi caratteri sono
studiati e compresi, si vede che
l’Opus Dei non aveva svolto alcun
ruolo[97].

È evidente, dunque, che vi furono
membri dell’Opus Dei tra i franchisti
come tra gli antifranchisti, ma
riguardo a ciò il fondatore ebbe
sempre un atteggiamento di non
interventismo, perché difese sempre
la loro libertà in questioni politiche e
ideologiche, pur essendo consapevole
di quali difficoltà, incomprensioni e
sospetti personali e istituzionali
questo comportamento avrebbe
suscitato, sia nell’ambito civile come
in quello ecclesiastico. Fu proprio la
neutralità dell’Opus Dei a provocare
tanti attacchi?



D’altra parte, non esistendo nella
Spagna di allora la libertà di
associazione politica e spazio per il
pluralismo, man mano che il
franchismo si andava indebolendo
tendeva ad acquistare un significato
politico qualunque manifestazione di
tipo religioso, culturale, nazionalista,
sociale o anche ludico che, per loro
stessa natura, erano estranee al
campo della lotta politica, come
accadde con lo sport[98]. Inoltre,
coloro che ora criticavano l’Opus Dei
per essersi intromessa nel precario
equilibrio di potere nella Spagna
franchista, considerarono universale
ciò che non erano altro che situazioni
contingenti e congiunturali di un
certo paese, in questo caso la Spagna.
Questo causò più di mal di capo ai
membri dell’Opus Dei di altre
latitudini, specialmente nei paesi
anglosassoni, che vennero inquadrati
secondo categorie tipicamente
spagnole che non corrispondevano



assolutamente alle loro
caratteristiche.

Le pressioni sul fondatore dell’Opus
Dei perché agisse diversamente e
desse precise indicazioni ai membri
che avevano assunto ruoli politici
durarono a lungo e provenivano
tanto dalle autorità civili che da
quelle ecclesiastiche. Ognuno dei due
settori pretendeva, paradossalmente,
due comportamenti contrapposti,
frutto di posizioni cesaropapiste o
clericali. Coloro che provenivano
dall’ambito civile gli rimproveravano
che l’istituzione da lui fondata si
immischiasse nelle questioni
politiche, in una lotta sfrenata per il
potere. Coloro che provenivano
dall’ambito ecclesiastico gli
rimproveravano, invece, di non
essere disposto a stimolare i membri
dell’Opus Dei a unirsi alle forze della
Democrazia Cristiana, che si erano
dimostrate provvidenziali in Italia
contro la inarrestabile avanzata del



comunismo nel dopoguerra, e che, in
altri paesi, specialmente in Europa e
in America del sud, avevano assunto
altre forme, ma la stessa idea di
fondo[99]. Questi, inoltre, facevano
pressione perché obbligasse i
membri dell’Opus Dei a ritirarsi dal
governo franchista. Egli, però, agiva
seguendo una logica precisa: come
non li aveva stimolato a entrare in
quei governi, neppure poteva
invitarli ad uscirne. Se lo assillavano
perché si pronunciasse sulla moralità
di un regime politico, asseriva che
farlo non era di sua competenza, ma
della gerarchia ecclesiastica, nel caso
che lo giudicasse opportuno – e, bene
o male, non vi fu nessuna
dichiarazione ecclesiastica ufficiale
di condanna del regime franchista.

Al di là di tutto questo, Escrivá
vegliava per preservare la libertà dei
membri dell’Opus Dei su questioni
opinabili, un concetto che oggi
appare più o meno acquisito e di



semplice spiegazione ma che, in quei
momenti di maggior polarizzazione
ideologica e di manicheismo politico
era più complicato postulare e
difendere. Per quanto dittatoriale
fosse, il regime franchista non era
stato sconfessato dall’autorità
ecclesiastica competente, per cui
Escrivá concludeva di non avere
nient’altro da dire. Del resto, e anche
se questo dato è circostanziale in
questa argomentazione, perché non
riguarda l’essenza del problema ma i
suoi effetti congiunturali, è un fatto
innegabile che il lavoro dei
tecnocrati comportò un
considerevole aumento del livello
economico della Spagna, un
incremento delle possibilità di
accesso alla cultura e un aumento
della (relativa) pluralità ideologica
che tanto provvidenziali si
dimostrarono al momento della
Transizione democratica spagnola
della seconda metà degli anni
settanta. Lo hanno riconosciuto



unanimemente tutti gli studiosi del
periodo, che mettono in risalto
l'esemplarità della transizione
democratica spagnola in quanto
riforma che non degenera in
rivoluzione, mentre fanno rilevare
quanto sia stato proficuo per il
miracolo spagnolo la crescita
economica, la favorevole
congiuntura internazionale e la
valorizzazione del turismo[100].

Gli specialisti hanno riconosciuto
anche che non si possono unire le
due etichette, Opus Dei e tecnocrazia:
«attribuire la svolta della politica
economica all’influenza esclusiva
dell’Opus Dei appare un grave
errore»[101]. Ad ogni modo, Escrivá
continuò a osservare la norma di non
interferire nell’orientamento politico
o ideologico dei membri dell’Opus
Dei, benché questo gli procurasse
non poche preoccupazioni. In quegli
anni ebbe modo di dire a uno dei
direttori regionali dell’Opus Dei in



Spagna: « questi tuoi fratelli, se non
fossero ministri, mi
risparmierebbero molti problemi ma
se io suggerissi una cosa del genere
non rispetterei la loro libertà e
distruggerei l’Opera»[102].

Il fatto è che la campagna iniziata in
Spagna nel 1957 contro l’Opus Dei e
la sua presenza nella vita pubblica,
confinata fino a quel momento entro
le frontiere della penisola, a partire
dal 1964 si propagò in tutto il mondo,
aizzata dall’interesse dimostrato da
influenti settimanali internazionali.
La grande narrazione dell’Opus Dei
come forza politica al servizio del
falangismo (per quanto inverosimile
possa apparire a chi abbia un
minimo di conoscenza delle vicende
accadute pochi anni prima in
Spagna, con le angherie perpetrate
dalla Falange e il successivo scontro
tra falangisti e tradizionalisti) si
diffuse con tanta rapidità nei paesi
democratici liberali, secondo me, per



tre motivi. In primo luogo, perché in
quei paesi il regime di Franco veniva
identificato, in blocco, con i classici
regimi fascisti italiano e tedesco, cosa
che è indice di un grave errore dal
punto di vista strettamente storico e,
chiaramente, della storia intellettuale
e delle ideologie. In secondo luogo,
perché appoggiare il fascismo
significava dare via libera alle forze
che erano state vinte alcuni decenni
prima dagli alleati, i quali per questo
avevano dovuto pagare un prezzo
altissimo in termini umani e
materiali. In terzo luogo, perché nel
mondo invischiato nella guerra
fredda non c’era posto per una terza
forza diversa da quella della
democrazia liberale o dal
comunismo.

Culmine, globalizzazione e crisi
della grande narrazione(1967-1977)

Il dibattito che era nato attorno ai
tecnocrati si andò spegnendo man



mano che avanzavano gli anni
sessanta, nei quali la Spagna si trovò
progressivamente a vivere il tardo-
franchismo e il contesto cambiava
sensibilmente: se i tecnocrati alla
fine degli anni cinquanta avevano
sfruttato la fine del dibattito
essenzialista fra tradizionalisti e
falangisti, alla fine degli anni
sessanta essi stessi si videro
allontanati dal centro nevralgico
della scena politica dai nuovi
movimenti ideologici e sociali che si
presentarono come alternativa a un
regime che languiva, come per
esempio il socialismo, il comunismo,
il sindacalismo e i movimenti
nazionalisti catalano e basco. Coloro
che capeggiarono questi movimenti
di contestazione al franchismo
cominciarono, da quel momento, a
essere protagonisti dei dibattiti
intellettuali e delle lotte per il potere,
benché ancora dall’esterno, e poco
dopo saranno lo saranno della



transizione spagnola della metà degli
anni settanta.

Tuttavia, la grande narrazione
dell’Opus Dei, come forza politica ed
economica più che come una
istituzione con fini spirituali, riprese
vigore in seguito alla pubblicazione
dei libri di Daniel Artigues (El Opus
Dei en España, 1968) e di Jesús
Ynfante (La prodigiosa aventura del
Opus Dei, 1970). Il primo è un libello
contro l’Opus Dei che ebbe una
notevole influenza in Spagna e in
Francia, il cui autore si firmò come
Daniel Artigues, in realtà
pseudonimo di Jean Bécarud. Come
lo stesso autore riconobbe più tardi
nella sua autobiografia intellettuale,
il libro fu scritto senza parlare con
nessun membro dell’Opus Dei e le
sue fonti principali furono gli ex
membri dell’istituzione, critici verso
di essa. Bécarud trent’anni dopo
riconobbe di avere evitato, «forse
sbagliando», di stabilire un contatto



con i rappresentanti dell’Opus Dei, e
alla fine conclude:

Ad ogni modo, scrivendo adesso nel
1999, debbo insistere sul fatto che
l’Opus Dei attualmente non è più
quello che era verso il 1970 e che
oggi mi guarderei bene dall’emettere
al riguardo il minimo giudizio
morale [...]. Un secondo e
fondamentale errore sta nel tentativo
di stabilire una relazione tra l’Opus
Dei e la Istituzione Libera di
Insegnamento, che ho avuto sempre
in mente[103].

Si può discutere se sia stato l’Opus
Dei a cambiare tra il 1970 e il 1999 o
piuttosto il contesto. Come fa rilevare
lo stesso Bécarud, spesso l’Opus Dei è
rimasta imprigionata tra altre
istituzioni spagnole di quel periodo,
che nulla avevano da vedere con la
sua identità – Libera Istituzione di
Insegnamento, ordini religiosi, partiti
democratici-cristiani, associazioni



politico-religiose –che stranamente
erano sempre prese come termine di
paragone e di analogato. In ogni
caso, è evidente che questi due libri,
istigati dal clima peculiare del tardo
franchismo e dagli interessi
economici dei loro editori, ebbero
una vasta diffusione sia in Spagna
che nel mondo francese e
anglosassone.

Poco tempo dopo, nel febbraio 1972,
l’influente settimanale britannico
The Economist pubblicava, in una
delle sue monografie sulla politica
internazionale, un lungo reportage
sulla Spagna intitolato «Between Past
and Future»[104]. Il reportage
sosteneva che la chiave della stabilità
di Franco si poteva riassumere nel
fatto che egli non si era
compromesso del tutto con nessuna
delle forze politiche che lo avevano
seguito nella Sollevazione del 1936:
militari, carlisti, falangisti,
democratici-cristiani e monarchici:



Il segreto della sopravvivenza del
Generale Franco per 33 anni a
partire dalla guerra civile è consistito
nel fatto che non ha mai permesso a
nessuna fazione di diventare troppo
forte [...]. Oggi una nuova forza sta
acquistando in Spagna una certa
importanza politica. Molti di coloro
che la appoggiano sono troppo
giovani per ricordare la guerra civile.
Alcuni li chiamano semplicemente i
tecnocrati; per altri sono i disciplinati
militanti dell’Opus Dei[105].

Quando l’evoluzione della politica
spagnola stava ormai prendendo
altre direzioni, il settimanale
sosteneva che i tecnocrati erano
arrivati proprio nel momento in cui
sembrava che le altre forze del
Movimento avevano perduto la loro
occasione. Questo contribuì, secondo
la tesi sostenuta dal settimanale
britannico, a far sì che i tecnocrati
fossero incaricati di occupare il
vuoto di potere. Da un punto di vista



mediatico, era utile identificare un
gruppo che comprendesse
sociologicamente tutti i tecnocrati.
Apparve allora l’Opus Dei, che non
aveva nessun interesse a cacciarsi
nel vespaio delle famiglie franchiste,
ma vi fu infilato a forza dal
settimanale britannico, che si faceva
eco della problematica sorta nella
Spagna del 1957 con l’ingresso dei
due ministri dell’Opus Dei nel
governo.

The Economist non fece altro che
raccogliere questo stato di cose,
sintetizzare in un acuto articolo
questa grande narrazione e
divulgarla in tutto il mondo. Cinque
anni dopo, nel successivo articolo
monografico dedicato alla Spagna
(«The New Spain», The Economist, 2
aprile 1977) la narrazione da loro
stessi creata veniva consolidata.
Nell’articolo c’erano scarsi
riferimenti all’Opus Dei, però – ed è
la cosa più importante – si dava per



scontato il mito come se fosse realtà.
Di Laureano López Rodó si
affermava tranquillamente che era il
leader di un ordine laico segreto («a
leading member of the wealthy and
secretive lay order», p. 18).
Comunque, risultava evidente che
l’Opus Dei non esercitava quel ruolo
da protagonista che gli era stato
attribuito nell’articolo monografico
del 1972. Il mito era sempre in piedi,
ma era diminuito di intensità.
L’uscita degli ultimi ministri
dell’Opus Dei con il rimpasto del
governo all’inizio del 1974, dopo
l’assassinio dell’Ammiraglio Carrero
Blanco, fece logicamente attenuare il
ruolo mediatico che l’istituzione
aveva avuto, molto suo malgrado,
fino a quel momento.

In quello stesso articolo del 1977 si
accennava anche a una idea che, con
il tempo, avrebbe avuto una certa
eco nell’opinione pubblica ma che,
nonostante tutto,non sarebbe



diventato una grande narrazione.
Secondo alcuni osservatori, l’Opus
Dei era una sorta di nuovo
calvinismo cattolico, che esaltava
l’importanza del lavoro quotidiano e
aveva indotto i suoi membri ad avere
una sufficiente competenza e
razionalità da dirigere l’economia
spagnola. Di questa piccola
narrazione si farà eco, parecchi anni
dopo, Joan Estruch, nella sua tesi di
dottorato sull’Opus Dei, pubblicata
nel 1994, cosa che ha dato origine a
una nuova diramazione della grande
narrazione: l'idea dell'Opus Dei come
una forza nella quale confluiscono
conservazione e modernizzazione,
renella linea delle teorie sociologiche
generali sulla modernizzazione e
sulla sua relazione con la religione e
i processi di secolarizzazione[106].
L’apparizione del concetto di
modernizzazione è collegata,
ovviamente, con il fatto che a ben
pochi osservatori sfuggiva l’apporto
oggettivo dato da alcuni membri



dell’Opus Dei (Ullastres, López Rodó,
López Bravo) alla modernizzazione
economica e politica della Spagna e
anche il contributo di altri (Amadeo
de Fuenmayor) alla sua
modernizzazione religiosa attraverso
la legge sulla libertà religiosa.

In ogni caso, secondo la grande
narrazione dei tecnocrati, lo spirito
fascista del regime di Franco avrebbe
impregnato l’Opus Dei, dotandolo di
una tendenza conservatrice in
campo politico e integralista in
campo dottrinale che ormai non
avrebbe più messo da parte. Ancora
oggi possiamo notare la persistenza
di questa narrazione in alcuni dei
mezzi di informazione più
influenti[107]. In realtà, oggigiorno
nessuno può documentare un
allineamento di Escrivá a favore
dell’una o dell’altra fazione. John
Allen osserva acutamente:



Nei decenni 1930 e 1940, quando
nella Spagna cattolica il sentimento
schiacciante era pro-Franco, il
silenzio di Escrivá fu interpretato
spesso come segno di un liberalismo
occulto; nei decenni 1960 e 1970,
quando l’opinione dei cattolici era
cambiata, quello stesso silenzio fu
interpretato come una maschera del
conservatorismo pro Franco[108].

Inoltre, se l’Opus Dei avesse cercato
potere e influenza, i suoi otto
ministri nei trentasei anni di
franchismo sarebbero aumentati
ancora (come numero e come
capacità di influenza) durante la
Transizione, cosa che non è accaduta.
Il numero dei ministri dell’Opus Dei
diminuì radicalmente a partire dal
rimpasto di governo del gennaio
1974, dopo l’assassinio di Carrero
Blanco, il che, fra l’altro, smitizzava
la presunta egemonia di López Rodó
nel governo di Franco. Tra i membri
dell’Opus Dei, solo Antonio Fontán fu



ministro dell’Amministrazione
territoriale fra il 1979 e il 1980,
mentre Isabel Tocino e Federico
Trillo fecero parte del gabinetto sotto
la presidenza di José María Aznar
(1996-2004).

Dal 1975, con la morte di Franco e
dello stesso fondatore dell’Opus Dei,
e fino al 1980, le cose rientrarono
pian piano in una certa normalità,
fenomeno tipico nei momenti di
declino di una grande narrazione.
Vorrei sottolineare due fattori che
contribuirono a tale declino: da una
parte, lasciarono una traccia le
dichiarazioni fatte dall’Opus Dei, dal
suo fondatore e dai suoi stessi
membri, a conferma della libertà di
cui godevano in questioni politiche e
ideologiche; dall’altra, i fatti stessi
non fecero che confermare la falsità
della grande narrazione, che ha
potuto e può sopravvivere
cambiando e adattandosi, ma



evidentemente ormai ha perduto
forza.

Per un verso, è aumentata la
consapevolezza degli storici che il
lavoro dei tecnocrati era più
complesso di quello che si andava
dicendo, cosa che indusse a
introdurre il termine desarrollistas
[fautori dello sviluppo] e a riflettere
sulla modernizzazione della Spagna
e il suo rapporto con la religione, che
hanno svolto sociologi come José
Casanova[109]. D’altra parte, con il
passare del tempo, si è reso più
evidente il pluralismo esistente tra i
membri dell’Opus Dei e il dato di
fatto che alcuni di essi si opposero al
regime, come abbiamo documentato
sopra.

La stessa evoluzione della
congiuntura storica, in modo
particolare nel tardo franchismo,
contribuì a dissolvere la grande
narrazione. L’attentato a Carrero



Blanco ebbe come conseguenza la
sparizione di López Rodó, il che fece
capire che era Carrero e non López
Rodó che aveva un accesso più
diretto a Franco e, pertanto, al
potere. Dopo la morte di Franco
alcune persone dell’Opus Dei si
dichiararono seguaci del partito nel
quale militava López Rodó (Alleanza
Popolare), altre si impegnarono nel
progetto propugnato da Adolfo
Suárez (Unione di Centro
Democratico), altri collaborarono con
i nazionalisti catalani o baschi (come
Unione Democratica della Catalogna,
Convergenza Democratica della
Catalogna, Partito Nazionalista
Basco) e altri ancora propugnarono
una anacronistica restaurazione
della democrazia cristiana.

Un deciso contributo fu dato anche
dall’onesto riconoscimento da parte
di alcuni autori della superficialità
scientifica con la quale avevano nelle
condotto le loro ricerche (è notorio il



caso di Jean Bécarud che abbiamo
citato) e soprattutto dal fatto che un
numero crescente di storici,
basandosi su fonti di prima mano,
attenuarono le loro affermazioni o
pubblicarono monografie rigorose.
Così gli storici e i sociologi che
avevano adottato le opere di Artigues
e di Ynfante come una delle loro
principali fonti di informazione e di
documentazione (Juan José Linz,
Raymond Carr, Guy Hermet e Paul
Preston[110]), con il passare del
tempo, a partire dagli anni novanta,
sono stati sostituiti da autori meglio
documentati, che hanno ampliato le
loro fonti sull’Opus Dei e ridotto la
tendenza sensazionalista e
aprioristica che aveva predominato
in anni precedenti. L’elenco comincia
ormai a essere abbondante: Carolyn
P. Boyd (1997), Vicente Cárcel Ortí
(1997), Stanley G. Payne (1997), José
Andrés-Gallego e Antón Pazos (1998),
Javier Tusell (1998), Gonzalo
Redondo (1999, 2005, 2009), William



J. Callahan (2000), Mercedes Cabrera
e Fernando Del Rey (2002), Santos
Juliá (2004)[111]. Alcuni di questi
nuovi lavori non sono del tutto alieni
alla grande narrazione dell’Opus Dei,
ma le loro analisi più documentate e
meno passionali rappresentano un
passo avanti verso il predominio di
ciò che è rigorosamente storico
rispetto a ciò che è frutto di
mitizzazione o metarealismo storico.

Conclusioni

Dalla fondazione dell’Opus Dei (1928)
sino alla fine del franchismo si
possono distinguere diverse fasi
nell’evoluzione della grande
narrazione: dalla considerazione
dell’Opus Dei come una pericolosa
novità e anche come una eresia in
seno al cattolicesimo posteriore alla
guerra civile fino alla sua
presentazione come una
organizzazione conservatrice con
ambizioni politiche ed economiche



nella Spagna fortemente
ideologizzata del franchismo e negli
ambienti occidentali segnati dalla
guerra fredda e dal sessantottismo.
In questo studio è sembrato
interessante soprattutto sottolineare
il carattere proiettivo di queste
metanarrazioni intorno all’Opus Dei,
partendo dal fatto che sono a mano a
mano cambiati parallelamente al
mutare del clima politico, culturale e
ideologico della società occidentale e
della stessa situazione della Chiesa
Cattolica. In altre parole, ogni
racconto forgiato intorno all’Opus
Dei rispecchia determinati punti di
vista, che corrispondono ai valori
proiettati dalla società in quel
momento piuttosto che alla natura
dell’istituzione.

Di conseguenza, il mito dell’Opus Dei
si è modificato, consolidato ed
evoluto nel tempo come una realtà
mutevole, che si adegua alle
variazioni delle epoche e delle



mentalità, e come risposta alle
necessità dei paradigmi generati
dalla società occidentale durante la
seconda metà del XX secolo[112]. La
prima fase corrisponde alle
diffidenze di una società nella quale i
religiosi e gli ecclesiastici godevano
di grande prestigio, e nella quale i
laici erano considerati soltanto degli
elementi subordinati alla gerarchia;
pertanto l’Opus Dei, con il suo
messaggio «rivoluzionario» era
considerato una minaccia alla
stabilità della vita della Chiesa.
Questi malintesi, in un primo tempo
localizzati nell’ambito clericale,
furono utilizzati dalla Falange, che si
unì agli attacchi dalla sua posizione
egemonica di partito unico nella vita
politica e culturale della prima
Spagna franchista. Il momento
culminante di questa fase della
grande narrazione fu l'aggressione
subita dai membri dell’Opus Dei che
frequentavano le congregazioni



mariane a Madrid e a Barcellona
(1940).

Durante gli stessi anni quaranta
l’Opus Dei fu avversato dalla Falange,
che lo considerava un competitore
nella dura battaglia per la
ripartizione dei centri di potere nel
primo franchismo, malgrado la
piccola dimensione che ancora aveva
l’istituzione e malgrado che le sue
attività si limitassero al campo
spirituale. Questa congettura si
plasmò nell’accusa di «assalto» alle
cattedre universitarie da parte
dell’Opus Dei. Tale diffidenza si
protrarrà fino all’inizio degli anni
cinquanta, quando alcuni membri
dell’Opus Dei (in particolare, Rafael
Calvo Serer) cominciarono ad avere
una maggiore presenza pubblica.

A partire dagli anni sessanta, gli
attacchi cessarono di provenire dalla
destra (se inseriamo la Falange
Spagnola in questa categoria) e



cominciarono a giungere
significativamente dalla sinistra.
L’Opus Dei finì con l’essere
considerato un espediente franchista,
che si proponeva di allungare la vita
di un regime ormai estenuato grazie
all’efficace politica economica dei
tecnocrati. L’Opus Dei si sarebbe
impadronito del potere politico,
approfittando della decadenza di
settori ideologici come la Falange o i
Propagandisti, che a suo tempo
avevano concentrato in sé tutto il
potere. Il mito si estese acriticamente
ad alcuni ambienti ecclesiastici, che
cominciarono a considerare l’Opus
Dei una organizzazione
conservatrice, integralista e
reazionaria, diffidente delle riforme
del Concilio Vaticano II (1962-1965).
Questa seconda fase includeva,
dunque, non solo le critiche ai
tecnocrati da parte dei falangisti e di
altre famiglie del franchismo ma
anche l'avversione di alcuni
ecclesiastici nel contesto delle



tensioni che si registrarono nel
periodo post-conciliare. A partire dal
1975, con la morte di Franco e il
consolidamento della democrazia in
Spagna e con la sempre più ampia
espansione internazionale dell’Opus
Dei, la narrazione è arrivata alla sua
conclusione, benché persistano
ancora oggi anacronistiche sequele
frutto dell’inerzia.

Visti i tanti cambiamenti
dell’immagine dell’Opus Dei viene
spontaneo domandarsi se è
l’istituzione o la sua immagine che è
stata alterata. A parte l’evidenza
della continuità storica dell’Opus Dei
come istituzione, un dato emerge con
chiarezza: l’Opus Dei ha continuato a
proclamare l’orientamento spirituale
della propria attività. Così, il fatto
che una persona faccia parte
dell’Opus Dei non è né più né meno
rilevante per ciò che riguarda le sue
decisioni del fatto di essere un
cristiano che vuole comportarsi in



modo coerente con la sua fede.
Pertanto, in una storia politica o
ideologica appare irrilevante,
quando non ambiguo, precisare che
un certo personaggio pubblico fa
parte dell’Opus Dei.

Arrivati a questo punto, non
possiamo fare a meno di interrogarci
su alcuni fattori che sembrano
ripetersi nella storia narrata in
questo articolo, dalle prime calunnie
contro l’Opus Dei nella Madrid del
dopoguerra fino agli ultimi colpi di
coda alla fine dell'epoca di Franco.
Prima di tutto, si deve mettere in
rilievo la capacità di rinnovamento,
rigenerazione e mutazione dei miti
intorno all’Opus Dei. Per chi si
avvicini a questa realtà senza averla
vissuta, la questione si trasforma in
un campo di sperimentazione tipico
dei periodici rinnovamenti di cui ha
bisogno la memoria storica per
retroalimentarsi. Se si prendono in
considerazione le più diverse critiche



ricevute dall’Opus Dei in quel
periodo (1940-1977), alcune delle
quali sono in totale contraddizione
tra loro, sembra inverosimile che il
loro obiettivo sia stato sempre la
stessa istituzione, e non anche altre
diverse. Le critiche appaiono così
assolutamente irrazionali,
contravvenendo al principio di non-
contraddizione: la stessa persona è
falangista e osteggiata dai falangisti,
eretico e perseguito dai nemici della
Chiesa, rinnovatore e accusato di
conservatorismo. Lo stesso Escrivá
ricorda che lo accusarono di essere
massone, ma anche «monarchico,
antimonarchico, falangista, carlista,
anticarlista». In piena guerra
mondiale «le stesse persone, o altre
da queste manovrate, andavano nelle
Ambasciate degli Alleati per dire che
io ero filotedesco; e in quelle della
Germania e dell’Italia per dire che
ero filoinglese»[113].



Nello stesso tempo, e forse meno
paradossalmente di quel che sembra,
questa stessa varietà della sostanza
delle critiche è compatibile con la
reciproca retroalimentazione delle
diverse grandi narrazioni. Il brano di
una lettera del fondatore dell’Opus
Dei, che subì in prima persona
critiche tanto diverse, sono quanto
mai eloquenti circa questa realtà:

In quei primi momenti forti, che non
sono facili da descrivere perché
istigarono molte anime contro l’Opus
Dei e contro di me, dicevo ai vostri
fratelli che avevo accanto : figli miei,
la cosa brutta non è la campagna di
oggi; la cosa brutta sarà che poi i
fanatici e i nemici della Chiesa
ripeteranno le stesse cose,
rinforzando le loro calunnie con la
falsa testimonianza di questi santi
uomini. Ed effettivamente è quello
che succede. Tutte le falsità contro
l’Opera che ora diffondono, non sono
nuove: davvero, sono vecchie, sono



quelle inventate allora, tanti anni
fa[114].

Quello che è in gioco tra la
scomparsa di questa grande
narrazione e la sua sostituzione con
una interpretazione su base storica, è
il riconoscimento della finalità
apostolica dell’Opus Dei e della
conseguente libertà politica e
professionale dei suoi membri. C'è
una palese contraddizione tra la
realtà dell’attività dell’Opus Dei, di
portata internazionale, estesa a
persone di tutte le condizioni sociali
e materializzata in innumerevoli
iniziative di carattere educativo e
assistenziale, da un lato, e, dall’altro,
il fatto che le sue autorità possano
dare orientamenti in fatto di politica
in un paese concreto. L’espansione in
paesi con ideologie e situazioni
politiche così diverse è possibile
solamente se i suoi membri sono
consapevoli della libertà di cui
godono e se le autorità dell’Opus Dei



la rispettano pienamente.
L’espansione dell’Opus Dei, insomma,
è una conferma dell’onestà delle
dichiarazioni del suo fondatore e dei
suoi direttori per ciò che riguarda
l’autonomia dei membrinegli ambiti
umani, siano essi politici, economici,
professionali o culturali.

***

Jaume Aurell Professore di storia
medievale presso l’Università di
Navarra. Specialista in storiografia
medievale e contemporanea.
Membro del gruppo di ricerca
"Religión y Sociedad Civil" (ICS,
Universidad de Navarra). Ha
pubblicato: La scrittura della storia:
dai positivismi ai postmodernismi
(Roma, 2001); Authoring the Past:
History, Autobiography and Politics
in Medieval Catalonia (Chicago 2012);
Theoretical Perspectives on
Historians' Autobiographies: From
documentation to Intervention



(London, 2016); Genealogía de
Occidente: Claves Históricas del
Mundo Actual (Barcelona, 2017). È
stato curatore dell’edizione
Rethinking historical genders in the
twenty-first century (London, 2016).
E’ membro del consiglio editoriale di
Rethinking History. The Journal of
Theory and Practice. E-mail: 
saurell@unav.es

[1]Sulla natura dell’Opus Dei vi sono
alcuni studi che considero
irrinunciabili per chi volesse capire
questa realtà al di là delle
deformazioni alle quali mi riferisco
in questo articolo. Sono, nell’ordine:
Pedro Rodríguez – Fernando Ocáriz –
José Luis Illanes, L'Opus Dei nella
Chiesa:ecclesiologia, vocazione,
secolarità, Piemme, Milano 1993;
Amadeo de Fuenmayor – Valentín
Gómez Iglesias – José Luis Illanes, 

mailto:saurell@unav.es


L’itinerario giuridico dell’Opus Dei:
Storia e difesa di un carisma, Giuffrè
editore, Milano 1991; Andrés
Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei. Vita di Josemaría
Escrivá, Leonardo International,
Milano (3 voll.) 1999, 2003, 2004; 
Colloqui con Monsignor Escrivá, Ares,
Milano 1982.

[2]È importante chiarire che qui
parto dalla definizione di grande
narrazione nella sua accezione
propriamente storiografica, sorta
negli ambienti post-moderni, che si è
sviluppata con forza a partire dagli
anni settanta del secolo passato.
Lascio da parte, quindi, altri
significati legati ad altre discipline e,
in particolare, con quella teologica.

[3] Jean-François Lyotard, La
condizione postmoderna. Rapporto
sul sapere, Feltrinelli, Milano, 1981.

[4] Per il concetto della memoria
collettiva, chiave per la



comprensione della formazione delle
grandi narrazioni, cfr. gli studi classi-
ci di Maurice Halbwachs, On
Collective Memory, Chicago, The
University Press of Chicago, 1992
(1950) e Gérard Namer, Mémoire et
société, Parigi, Méridiens Klincksieck,
1987.

[5] Cfr Marshall McLuhan, 
Understanding Media. The Extensions
of Man, New York, McGraw-Hill,
1964, cap. I.

[6] Il concetto di immaginario storico
fu forgiato soprattutto dagli storici di
terza generazione degli Annales,
vincolati alla storia delle mentalità,
come Gerges Duby, Jacques Le Goff
ed Emmanuel Le Roy Ladurie: cfr
Jaume Aurell, La scrittura della
storia. Dai positivismi ai
postmodernismi, Roma, Aracne, 2011,
p. 103-126.

[7] Cfr José Álvarez Junco, Mater
Dolorosa. La idea de España en el



siglo XIX, Madrid, Santillana, USA
Pub., 2001; Ismael Saz, España contra
España. Los nacionalismos
franquistas, Madrid, Marcial Pons,
2003; Santos Juliá, Historia de las dos
Españas, Madrid, Taurus, 2004.

[8] Cfr. Manuel Pérez Ledesma, 
Grandes relatos sobre las dos
Españas, «Revista de Libros» 100
(Abril 2005), p. 32.

[9] Cfr. le notizie su questi primi
membri dell’Opus Dei contenute in
Andrés Vázques de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
attraverso l’indice onomastico.

[10] Il lavoro dell’Opus Dei si era
cominciato a estendere alle donne
già all’inizio degli anni trenta, ma fu
interrotto dalla guerra civile. Nel
1939 apparteneva all’Opus Dei solo
una donna, Dolores Fisac, benché
presto a lei si unirono altre donne. A
tal riguardo, cfr. anche la recente
opera di Vázquez de Prada.



[11] Gli Apuntes íntimos (Appunti
intimi) sono degli scritti di carattere
autobiografico che lo stesso
Josemaría Escrivá an-dava
annotando in alcuni quaderni, che si
sono conservati quasi tutti. Trattano
questioni riguardanti la sua stretta
vita interiore, ma anche alcuni
aspetti dello sviluppo dell’istituzione
che aveva fondato il 2 ottobre 1928.
In certi anni scrisse quasi ogni giorno
quello che gli accadeva, le sue
reazioni e le sue esperienze
spirituali. Hanno un notevole valore
come fonte documentale, se si
considera il poco tempo trascorso fra
il momento in cui le cose accadono e
il momento in cui vengono trascritte.
Parecchie di queste annotazioni
(anche se alcune sono incomplete e
altre non sono datate) si possono
leggere in Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
specialmente, p. 366-378.



[12] Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Apuntes íntimos n. 1240, 11 marzo
1935, citato in Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I, p. 585.

[13] A queste notizie si riferisce
Josemaría Escrivá secondo una
lettera del vescovo di Madrid,
Leopoldo Eijo y Garay all’abate
coadiutore di Montserrat, Aurelio
María Escarré, del 21 giugno 1941
(conservata nell’Archivio Generale
della Prelatura dell’Opus Dei [AGP],
serie A-5, 209-3-7).

[14] Sulla Congregazione Mariana di
Madrid, cfr. Carlos López Pego, La
Congregación Mariana Universitaria
di Madrid, Madrid, Desclée de
Brouwer, 1999.

[15] Cfr. Josemaría Escrivá, Apuntes
íntimos n. 1626, 15 novembre 1940,
cit. in Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. II, p. 446-447.



[16] Cfr. lettera di san Josemaría a
Leopoldo Eijo y Garay, 23 aprile 1940,
AGP, serie A-3.4, 256-4.

[17] Lettera di san Josemaría a
Miguel de los Santos Díaz Gómara, 15
settembre 1940, AGP, serie A-3.4,
256-5.

[18] In AGP si conservano parecchi
documenti che confermano questa
realtà: per esempio, Documento di
richiesta di una residenza per studenti
a Salamanca, del 18 gennaio 1945,
con risposta positiva della
Cancelleria-Segreteria del Vescovado
di Salamanca, del 29 gennaio 1945,
Fascicolo AGP, L-3-3-5; Permesso per
aprire una residenza a Valladolid, del
29 gennaio 1945, con risposta
positiva del 5 febbraio 1945,
Fascicolo AGP, L-3-3-7; Permesso di
residenza e oratorio semipubblico a
Granada, del 2 ottobre 1945
(«Istanza: 1°.-La benedizione e
approvazione di V.E. per questo



lavoro di apostolato nella Residenza
di Studenti. 2°.-La concessione di
Oratorio semipubblico con
Tabernacolo per detta Residenza»),
con risposta dell’8 ottobre 1945,
Fascicolo, AGP, L-3-3-13; Richiesta di
apertura di un oratorio semipubblico
a Barcellona, del 3 maggio 1945, con
risposta del 16 maggio 1945,
Fascicolo in AGP, L-3-3-15. È da
notare che a tutte le richieste i
rispettivi vescovi rispondono con
celerità, prova che probabilmente
conoscevano già l’attività dell’Opus
Dei e del suo fondatore. Cfr. anche
Benito Badrinas, Josemaría Escrivá
de Balaguer, sacerdote de la diócesis
de Madrid, in «Cuadernos del Centro
de Documentación y Estudios
Josemaría Escrivá de Balaguer» III
(1999), p. 47-76.

[19] È importante chiarire che la
questione della polemica fra l’Opus
Dei e le congregazioni mariane si
inserisce in un dibattito più generale



tra organizzazioni laiche e religiose,
e il modo di organizzare la vita della
Chiesa. Su tale questione si può
vedere, per esempio, il paragrafo La
polémica entre la Acción Católica y
las Congregaciones Marianas, in
Gonzalo Redondo, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco.
Tomo I. La configuración del Estado
español, nacional y católico
(1939-1947), Pamplona, Eunsa, 1999,
p. 552-559.

[20] Testimonianza di Santiago
Balcells Gorina, AGP, serie A-5,
195-2-2, p. 8-10.

[21] Cfr Alfonso Balcells, Memoria
Ingenua, Barcelona, La Formiga d’Or,
2005, p. 106-116. Per il contesto, cfr.
Frederic Udina i Martorell, El Pare
Vergés, S.I., Apòstol de la Joventut. La
Congregació de la Immaculada,
1923-1953, Barcelona, F. Udina, 1995.
Sull’apostolato dei gesuiti con la
gioventù durante il primo



franchismo, cfr Manuel Revuelta
González, En la España de Franco:
desde el fin de la guerra hasta el
Concilio (1940-1965), in Teófanes
Egido (coord.), Los jesuitas en España
y en el mundo hispánico, Madrid,
2004.

[22] Testimonianza di Rafael Escolá
Gil, AGP, serie A-5, 435-1-2, p. 10.

[23] Uno di questi anonimi arrivò
nelle mani di don Rufino Aldabalde
Trecu, sacerdote basco, che vi scrisse
di suo pugno: «Consegnato da un P.
Gesuita al Superiore di S. Filippo
Neri a Barcellona il 7 maggio 1941»,
pubblicato in Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. II, p.
576, che cita la lettera di san
Josemaría a Leopoldo Eijo y Garay
del 14 maggio 1941, AGP, serie A-3.4,
257-1.

[24] Pascual Galindo era amico di
José María Albareda, al quale aveva
inviato gli indirizzi delle guide che li



avrebbero potuti aiutare a valicare i
Pirenei in piena guerra civile. Cfr.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. II, p. 577, nota 76,
che a sua volta rimanda alla
testimonianza di Laureano López
Rodó, AGP, serie A-5, 434-1-3, p. 5.

[25] Lettera di san Josemaría a
Leopoldo Eijo y Garay, 31 maggio
1941, AGP, serie A-3.4, 257-1.

[26] Cfr. Testimonianza di Manuel
Botas Cuervo, AGP, serie A-5, 197-1-6;
Carlos López Pego, La Congregación
de «Los Luises» de Madrid. Apuntes
para la Historia de una Congregación
Mariana Universitaria de Madrid,
Madrid, Desclée de Brouwer, 1999.
Cfr. anche l’epistolario su Carrillo in
Juan María Laboa, Papeles viejos,
noticias nuevas, «XX Siglos» 56 (2006),
p. 93-107.

[27] Cfr. Balcells, Memória, p.
106-108.



[28] Cfr. ibid., p. 116.

[29] Cfr. soprattutto Udina i
Martorell, El Pare Vergés.

[30] Testimonianza di Florencio
Sánchez-Bella, Servi Dei
Iosephmariae Escrivá de Balaguer,
Positio supra vita et virtutibus,
Summarium (in seguito, Summarium)
n. 7492.

[31] Testimonianza di Amadeo de
Fuenmayor, AGP, serie A-5, 212-1-6, p.
4.

[32] Testimonianza di Javier de
Ayala, Summarium, n, 7586.

[33] Sulla natura e la portata di
questa prima approvazione
giuridica, cfr. De Fuenmayor –
Gómez-Iglesias – Illanes, L’itinerario
giuridico dell’Opus Dei, p. 97-140.

[34] Sul contesto di quell’epoca, cfr.
soprattutto Gonzalo Redondo, 



Política, cultura y sociedad; Alvaro
Ferrary, El franquismo: minorías
políticas y conflictos ideológicos
(1936-1956), Pamplona, Eunsa, 1993;
Ricardo Chueca, El fascismo en los
comienzos del régimen de Franco. Un
estudio sobre la F.E.T. de las J.O.N.S.,
Madrid, Centro de Investigaciones
Sociológicas, 1983.

[35] Testimonianza di Alfonso
Balcells Gorina, AGP, serie A-5,
195-2-1, p. 8; cfr. Balcells, Memória, p.
105-144.

[36] Lettera di Aurelio María Escarré
a Leopoldo Eijo y Garay, 1 novembre
1941, copia conservata in AGP, serie
A-5, 209-3-7.

[37] Lettera di Leopoldo Eijo y Garay
ad Alfonso Balcells Gorina, 2 giugno
1941, AGP, serie A-5, 209-2-1.

[38] Testimonianza di Luis López
Ortiz, già magistrato del Tribunale



Supremo, , 16 gennaio 1976, AGP,
serie A-5, 222-3-10.

[39] Appunto di san Josemaría, 19
dicembre 1941, AGP, serie A-1,
15-2-19, cit. in Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. II, p.
531-532.

[40] Relazione redatta da san
Josemaría di un colloquio con María
Teresa Llopis, 19 dicembre 1941, AGP,
serie A-1, 15-2-19.

[41] La relazione, datata a Madrid il
16 gennaio 1942, è stata
parzialmente pubblicata da José Luis
Rodríguez Jiménez, Istoria de la
Falange Española de las JONS,
Madrid, Alianza, 2000, p. 420-423.

[42] Testimonianza di Eduardo
Alastrué, AGP, serie A-5, 191-2-2, p.
22.

[43] Cfr. Stanley G. Payne, Fascism in
Spain, 1923-1977, Madison,



University of Wisconsin Press, 1999,
p. 239-298. Cfr. anche Jordi García
García, La resistencia silenciosa.
Fascismo y cultura en España,
Barcelona Anagrama, 2004; Ismael
Saz Campos, Fascismo y franquismo,
Valencia, Universidad de Valencia,
2004; Sheelagh Ellwood, Prietas las
filas. Historia de la Falange Española,
1933-1983, Barcelona, 1984.

[44] Lettera di san Josemaría a
Leopoldo Eijo y Garay, 17 febbraio
1943, AGP, serie A-3.4, 257-5.

[45] Resoconto di José Manuel Casas
Torres della visita nella Residenza di
Diego de León di un agente del
Servizio di Informazioni della
Delegazione della Falange, Madrid, 6
febbraio 1943, AGP, serie A-5, 202-3-
(2).

[46] Cfr. De Fuenmayor – Gómez-
Iglesias – Illanes, L’itinerario
giuridico, e in particolare il capitolo



V, L’Opus Dei Istituto Secolare, p.
183-258.

[47] Lettera di san Josemaría, 29
settembre 1947 /14 febbraio 1966, n.
3 e 18, AGP, serie A-3, 93. Si tratta di
una lunga lettera, che l’autore preferì
che rimanesse inedita.

[48] Per uno studio dettagliato
dell’evoluzione dell’università
spagnola nel dopoguerra, cfr.
Gonzalo Pasamar, Historiografía e
ideología en la posguerra española.
La ruptura de la tradición liberal,
Zaragoza, Universidad de Zaragoza,
1991, che è ben documentato anche
se io non condivido le sue posizioni
manichee; Carolina Rodríguez López,
La Universidad de Madrid en el
primer franquismo: ruptura y
continuidad (1939-1951), Madrid,
Dykinson, 2002; José Ramón Cruz
Mundet, Archivos universitarios e
historia de las universidades, Madrid,
Dykinson, 2003; per gli aspetti



legislativi e istituzionali, cfr. Manuel
Martínez Neira – José María Puyol
Montero y Carolina Rodríguez López,
La universidad española 1889-1939.
Repertorio de legislación, Madrid,
Dykinson, 2004; sulla epurazione
intellettuale nel primo franchismo,
cfr. Patricia Zambrana – Elena
Martínez Barrios, Depuración política
universitaria en el primer franquismo,
Málaga, Publicaciones de la cátedra
de Historia del Derecho y de las
Instituciones de la Universidad de
Málaga, 2001; e, più marginalmente,
Julián Casanova (ed.), Morir, matar,
sobrevivir. La violencia en la
dictadura de Franco, Barcelona,
Crítica, 2004. Sull’esilio degli
intellettuali, José Luís Abellán (ed.), 
El exilio cultural de la Guerra Civil,
1936-1939. IV, 60 años después,
Salamanca, Universidad de
Salamanca, 2001; sull’insegnamento
nella prima università franchista,
María Ángeles Sotés, Universidad
franquista: debate sobre la libertad de



enseñanza (1939-1962), Pamplona,
Eunsa, 2004; sulla opposizione al
franchismo da parte dell’università,
cfr. José Álvarez Cobelas, 
Envenenados de cuerpo y alma. La
oposición universitaria al franquismo
en Madrid, 1939-1970 Madrid, Siglo
XXI de España, 2004; Jordi García
García, La resistencia silenciosa.
Fascismo y cultura en España,
Barcelona, Anagrama, 2004.

[49] Sul tema delle cattedre dell’Opus
Dei, cfr. Onésimo Díaz Fernández, 
Rafael Calvo Serer y el grupo “Arbor”,
Valencia, Universitat de València,
2008, p. 358-359, con parecchi
riferimenti documentali e
bibliografici su cui mi baso nel corpo
dell'articolo.

[50] José Orlandis, Años de juventud
en el Opus Dei, Madrid, Rialp, 1993, p.
182.

[51] Díaz, Rafael Calvo Serer, p. 359.



[52] Sulla questione degli intellettuali
del dopoguerra e la lotta per il
dominio dell’università, cfr. Juliá, 
Historia, p. 355-408 (del cap. 9:
«Excluyentes y comprensivos:
intelectualescomo dueños de la
memoria y políticos de la cultura»).
Vi si mette in evidenza che tutti gli
intellettuali cattolici considerarono
l’università come una piattaforma
insuperabile per redimere la Spagna
dalla guerra civile e ricuperare il suo
genuino cattolicesimo, cosa che era
vista non solo come un compito
propriamente spirituale ma anche
patriottico. Juliá sottolinea che in
questo lavoro di ricupero
difficilmente si può parlare di un
gruppo e che tra gli stessi membri
dell’Opus Dei impegnati in questa
impresa non c’era assolutamente
unanimità al momento di scegliere le
procedure adeguate per la
ricristianizzazione della Spagna.



[53] Josep Maria Muñoz i Lloret, 
Jaume Vicens i Vives. Una biografía
intelectual, Barcelona, Edicions 62,
1994, p. 32-38.

[54] Ángel Sesma, El discreto
magisterio de Don José María
Lacarra, «Revista de Historia.
Jerónimo Zurita» 73 (1998), p. 69-87.

[55] Ignacio Peiró – Gonzalo
Pasamar, Diccionario de
Historiadores españoles
contemporáneos, Madrid, Akal, 2002,
p. 251-252.

[56] José Manuel Pérez Prendes, Luís
García de Valdeavellano. Marco y
notas para una biografía intelectual,
«Revista de Historia. Jerónimo
Zurita» 73 (1998), p. 252-282.

[57] Peiró – Pasamar, Diccionario de
Historiadores, p. 257-258.

[58] Per maggiori dettagli cfr. Jaume
Aurell, Le médiévisme espagnol au



XXe siècle. De l’isolationnisme à la
modernisation, «Cahiers de
civilisation médiévale»: X-XII secolo
48 (2005), p. 201-218.

[59] Fernando Fernández (ed.), El
espíritu de la Rábida, Madrid, Unión
Editorial, 1995.

[60] La figura più significativa è forse
Alberto Martín Artajo, membro
dell’Associazione Cattolica dei
Propagandisti e presidente nel 1940
dell’Azione Cattolica Spagnola, che
resse il Ministero degli Affari Esteri
dal 1945 al 1957.

[61] La bibliografia su questo tema è
abbondante. Qui mi baso soprattutto
sulle dettagliate annotazioni di
Gonzalo Redondo, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco,
1939-1975. Tomo II/2. Los intentos de
las minorías dirigentes de modernizar
el Estado tradicional español,
Pamplona, Eunsa, 2009 (parte III: La
lucha por el control político del estado



español, 1951-1956); sul documentato
lavoro di Díaz, Rafael Calvo Serer; sui
commenti di Juliá, Historia, p.
355-407. Non condivido con
quest’ultimo la tendenza a collocare i
membri dell’Opus Dei in uno stesso
gruppo, fazione o famiglia politica
(proprio l’interpretazione contraria a
quella che sostengo nel mio
articolo),ma mi sembra positiva la
sua tendenza a basarsi su una
documentazione di prima mano, in
particolare sugli articoli pubblicati
dai protagonisti su riviste e giornali
dell’epoca.

[62] In quegli anni uno dei
componenti del primo gruppo
denominò queste due fazioni 
comprensivi (falangisti) ed escludenti
(tradizionalisti), in riferimento alla
misura in cui accoglievano o meno
certe posizioni del pensiero
dominante nell’Europa di allora; cfr.
Dionisio Ridruejo, Excluyentes y
comprensivos (17 aprile 1952),



pubblicato in Id., Casi unas
memorias, Barcelona, Planeta, 1976,
p. 301-303.

[63] Su questo argomento, cfr. Juliá, 
Historia, p. 358.

[64] Peiró – Pasamar, Diccionario de
Historiadores, voce Rafael Calvo
Serer, p. 150-152.

[65] L’amicizia di Vicens con Calvo e
Pérez Embid è ben documentata in
Muñoz i Lloret, Jaume Vicens i Vives,
p. 174-175, e in Jaume Sobrequés, 
História d’una amistat. Epistolari de
Jaume Vicens i Vives i Santiago
Sobrequés i Vidal (1929-1960),
Barcellona, Vicens Vives, 2000, p.
612-619.

[66] Rafael Calvo Serer, La politique
intérieure dans l’Espagne de Franco,
«Écrits de Paris», settembre 1953, p.
9-18. Sulle notevoli ripercussioni di
questo articolo nella vita pubblica
spagnola e sullo stesso itinerario di



Calvo Serer, cfr. soprattutto Díaz, 
Rafael Calvo Serer, 529-578. L’articolo
fu anacronisticamente utilizzato
alcuni anni dopo la pubblicazione da
uno degli avversari dell’Opus Dei per
avvalorare la tesi che questa
istituzione fosse un gruppo di
pressione: Daniel Artigues, El Opus
Dei en España, Parigi, Ruedo Ibérico,
1971, p. 164-173.

[67] Ridruejo, Casi unas memorias, p.
302 (trascrizione dell’articolo
originale del 1952).

[68] È proprio su questo punto che io
mi allontano di più dalla tesi di
Santos Juliá, il quale traccia una
continuità fra escludenti e tecnocrati
(come se vi fosse una misteriosa
continuità tra Calvo Serer e López
Rodó, che egli attribuisce al fatto che
sono entrambi membri dell’Opus Dei,
ma che, evidentemente, come tenterò
di spiegare, non esiste) e una
transizione dei comprensivi nei 



democratici (cosa che ha più senso e
che egli giustifica più propriamente):
Juliá, Historia, p. 391-403.

[69] Cfr. per esempio, The Observer, 3
marzo 1957; Daily Express, 12 marzo
1957; Daily Telegraph, 1 maggio 1957.
Questa denominazione prese piede
anche sulla stampa francese, come Le
Monde.

[70] Su questa dichiarazione
pubblica della Segreteria Generale
dell’Opus Dei in Spagna e il suo
contesto cfr. José Andrés-Gallego –
Antón M. Pazos – Luís de Llera, Los
españoles, entre la religión y la
política. El franquismo y la
democracia, Madrid, Unión Editorial,
1996, p. 136.

[71] Comunicato della Segreteria
Generale dell’Opus Dei, Roma, 17
giugno 1962, cit. in Vázquez de Prada,
Il Fondatore dell’Opus Dei, vol. III, p.
493 e nota 184.



[72] Lettera di san Josemaría a
Florencio Sánchez Bella, allora
consigliere dell’Opus Dei in Spagna, 9
ottobre 1965, copia in AGP, serie
A-3.4, 283-2.

[73] Lettera di san Josemaría a
Francisco Javier de Borbón-Parma,
23 maggio 1964. Copia in AGP, serie A
3-4, 280-4.

[74] Cfr. la trascrizione della lettera
del 26 ottobre 1966 in AGP, serie
A-3.4, 285-4, e le reazioni successive
in Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. III, p. 505; ad essa
si riferisce anche Payne, Fascism, p.
442.

[75] La Croix, 26 aprile 1966, e le
campagne organizzate da Le Nouvel
Observateur, Le Canard Enchaîné e Le
Monde. Cfr. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III, p.
502 e 503, nota 211 ap. 557



[76] Josemaría Escrivá , Colloqui, n.
38. Intervista del 16 maggio 1966.

[77] Ibid., n. 28. Intervista del 15
aprile 1967.

[78] Stanley G. Payne, El régimen de
Franco, Madrid, Biografías Espasa,
1992; Ángel Bahamonde – Javier
Cervera, Así terminó la guerra de
España, Madrid, Marcial Pons, 1999;
Javier Tusell, Franco y los católicos.
La política interior española entre
1945 y 1957, Madrid, Alianza, 1984;
Manuel Valdés Larrañaga, De la
Falange al Movimiento (1936- 1952),
Madrid, Fundación Francisco Franco,
1994; Ricardo L. Chueca, El fascismo
en los comienzos del régimen de
Franco: un estudio sobre FET-JONS,
Madrid, CIS, 1983.

[79] Cfr. Laureano López Rodó, 
Memorias, Barcelona, BPR, 1990, p.
96.



[80] Sulla tradizione della
democrazia cristiana in Spagna, e in
modo particolare sulla sua influenza
negli anni trenta, cfr. Javier Tusell, 
Historia de la Democracia Cristiana
en España, Madrid, Sarpe, 1986, 2
voll.

[81] Una buona sintesi della
questione dei tecnocrati e la loro
inesatta identificazione con l’Opus
Dei, in Antonio Argandoña, El papel
de los «tecnócratas» en la política y en
la economía española, 1957 – 1964, in
Paulino Castañeda – Manuel J. Cociña
(coords.), Iglesia y poder político.
Actas del VII Simposio de Historia de
la Iglesia en España y América,
Córdoba, Cajasur, 1997, p. 221-235.

[82] Cfr. la documentata monografia
di Manuel-Jesús González, La
economía política del franquismo
(1940-1970). Dirigismo, mercado y
planificación, Madrid, Tecnos, 1979,
specialmente p. 21-35.



[83] Infatti, sia gli stessi protagonisti
politici che non erano dell’Opus Dei
(cfr., per esempio, Gonzalo
Fernández de la Mora, Río arriba,
Barcellona Planeta, 1995, p. 250-251),
sia gli studiosiconsiderano
irrilevante e ingannevole
l’identificazione dei tecnocrati con
l’Opus Dei, cfr. Argandoña, El papel
de los «tecnócratas», p. 221-235; John
F. Coverdale, The Political
Transformation of Spain after Franco,
New York, Praeger, 1977, p. 15; Brian
Crozier, Franco. Historia y biografía,
Madrid Magisterio Español, 1969, vol.
2, p. 245-246; Rafael Gómez Pérez, 
Política y religión en il régimen de
Franco, Barcelona, Dopesa, 1976, p.
262; Manuel Jesús González, La
economía política del franquismo
(1940-1970), Madrid Tecnos, 1979, p.
26; George Hills, Franco. El hombre y
su nación, Madrid, San Martín, 1968,
p. 463; Juliá, Historia, p. 390; Stanley
G. Payne, El catolicismo español,
Barcelona, Planeta, 1984, p. 240;



Javier Tusell, Carrero. La eminencia
gris del régimen de Franco,
Barcelona, Planeta, 1993, p. 232-234.

[84] Raymond Carr – Juan Pablo Fusi,
España, da la dictadura a la
democracia, Barcelona, Planeta, 1979,
p. 73-85.

[85] Questa almeno è la versione di
López-Rodó, Memorias, p. 96-99.
Sulla crisi della Falange, cfr. Stanley
G. Payne, Franco y José Antonio. El
extraño caso del fascismo español.
Historia de Falange y del Movimiento
Nacional, Barcellona, Planeta, 1997.

[86] Una documentata monografia
sulla storia dei Propagandisti in
Mercedes Montero, Historia de la
ACN de P, Pamplona, Eunsa, 1993, 2
voll.

[87] Juliá, Historia, p. 366-367.

[88] López Rodó, Memorias, p. 89-96.



[89] Cfr., per esempio, Maurice
Agulhon, Forme di sociabilità nella
storiografia francese contemporanea,
Milano, Feltrinelli, 1982.

[90] Paul Preston, Franco, caudillo de
España, Madrid, Grijalbo, 1994, p.
863.

[91] López Rodó, Memorias, p. 99.

[92] Andrés-Gallego – Pazos – De
Llera, Los españoles, p. 138. Per
questo contesto sono utili Tusell, 
Franco; Id., Historia de la
Democracia.

[93] Jean Bécarud, El itinerario de un
hispanista en época de Franco,
«Boletín de la Institución Libre de
Enseñanza» 39 (octubre 2000), p.
39-61; la citazione si trova a p. 55.

[94] Carlos Barrera del Barrio, El
diario “Madrid”, realidad y símbolo de
una época, Pamplona, Eunsa, 1995.



[95] Su questo episodio storico,
emblematico del periodo tardo-
franchista, Joan Crexell, La
caputxinada, Barcellona, Edicions 62,
1987; per il contesto, Pere Ysàs, 
Disidencia y subversión. La lucha del
franquismo por su supervivencia
(1960-1975), Madrid, Crítica, 2004;
Javier Tusell, La oposición
democrática al franquismo,
Barcellona Planeta, 1977.
Naturalmente, c’erano precedenti
dell’opposizione del mondo
universitario spagnolo al regime
franchista: cfr. Pablo Lizcano, La
generación del 56. La Universidad
contra Franco, Barcellona, Grijalbo,
1981.

[96] Manuel Pérez Ledesma, Grandes
relatos sobre las dos Españas,
«Revista de Libros» 100 (abril 2005),
p. 37, a parte la menzionata citazione
di Paul Preston, Franco, p. 863.



[97] Argandoña, El papel de los
tecnócratas, p. 232.

[98] Cfr., per esempio, Francisco J.
Caspistegui – John K. Walton (eds.), 
Guerras danzadas. Fútbol e
identidades locales y regionales en
Europa, Pamplona, Ediciones
Universidad de Navarra, 2001.

[99] Su tale questione, cfr. le
riflessioni testimoniali di Julián
Herranz, Nei dintorni di Gerico.
Ricordi degli anni con san Josemaría
& con Giovanni Paolo II, Milano, Ares,
2006.

[100]Una sintesi del miracolo
economico spagnolo in Gabriel
Tortella, El desarrollo de la España
contemporánea. Historia económica
de los siglos XIX y XX, Madrid,
Alianza, 1994; sulla transizione
democratica come modello, la
bibliografia comincia a essere
notevole. Cfr., per esempio, Javier
Tusell – Alvaro Soto, Historia de la



Transición, 1975-1986, Madrid,
Alianza, 1989.

[101]González, La economía política,
p. 29.

[102]Testimonianza di César Ortiz-
Echagüe, Servi Dei Iosephmariae
Escrivá de Balaguer, Positio supra
vita et virtutibus, Summarium, n.
6845; cfr. anche Colloqui con
Monsignor Escrivá, n. 38 e 48.

[103]Bécarud, El itinerario de un
hispanista, p. 39-61; le citazioni sono
tratte dalla p. 55 («quizás
equivocatamente...»), e p. 56.

[104]The Economist, 19 febbraio
1972, “A Survey of Spain”.

[105]Ibid., p. 7.

[106]Joan Estruch, Santos y pillos: el
Opus Dei y sus paradojas, Barcellona,
Herder, 1994.



[107]La tesi della persistenza di
questa narrazione è argomentata e
documentata in John L. Allen, Opus
Dei, Barcellona, Planeta, 2006, p. 75.

[108]Ibid., p. 77.

[109]José Casanova, Religiones
públicas en el mundo moderno,
Madrid, PPC, 2000.

[110]Juan José Linz, Opposition In
and Under an Authoritarian Regime:
the Case of Spain, in R.A. Dahl (ed.), 
Regimes and Oppositions, New
Haven, Yale University Press, 1973, p.
171-259; Raymond Carr – Juan Pablo
Fust, De la dictadura a la democracia,
Barcelona, Planeta, 1979; Guy
Hermet, Les catholiques dans
l’Espagne franquiste, Paris, Les
Presses de Sciences Po, 1980; Preston,
Franco.

[111]Carolyn P. Boyd, Historia Patria.
Politics, History and National Identity
in Spain (1875-1975), Princeton,



Princeton University, 1997; Vicente
Cárcel Ortí, Pablo VI y España.
Fidelidad, renovación y crisia
(1963-1978), Madrid, BAC, 1997;
Stanley G. Payne, El primer
franquismo, 1939-1959. Los años de
autarquía, Madrid, Historia 16, 1997;
José Andrés-Gallego – Antón Pazos, 
Histoire Religieuse de l’Espagne, Paris,
Les Éd. du Cerf, 1988; Javier Tusell –
Gonzalo Álvarez Chillida, Pemán, una
trayectoria intelectual desde la
extrema derecha hasta la democracia,
Barcelona, Planeta, 1998; Gonzalo
Redondo, Política, Cultura y Sociedad
en la España de Franco (1939-1975).
1. La configuración del Estado
español, nacional y católico
(1939-1947), Pamplona, Eunsa, 1999;
Redondo, Política, Cultura y Sociedad
en la España de Franco (1939-1975).
2,1, Los intentos de las minorías
dirigentes de modernizar el Estado
tradicional español (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2005; Redondo, 
Política, Cultura y Sociedad en la



España de Franco (1939-1975). 2,2,
Los intentos de las minorías
dirigentes de modernizar el Estado
tradicional español (1947-1956),
Pamplona, Eunsa, 2009; William J.
Callahan, The Catholic Church in
Spain, 1875-1998, Washington,
Catholic University of America Press,
2000; Mercedes Cabrera – Fernando
Del Rey, El poder de los empresarios.
Política e intereses económicos en la
España contemporánea (1875-2000),
Madrid, Taurus, 2000; Santos Juliá, 
Historia.

[112]Prendo questa immagine, e
alcune altre idee che seguono, da
Patrice de Plunkett, Le mythe de
l’Opus Dei, «Revue la Nef» 171
(maggio 2006).

[113]Lettera di san Josemaría, 29
dicembre 1947 – 14 febbraio 1966, n.
36, AGP, serie A-3, 93, cit. in Vázquez
de Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei,
vol. II, p. 529. Su tale questione, cfr.



anche François Gondrand, Le
fondateur de l’Opus Dei et les pouvoirs
établis, in Églises et pouvoirs, XIVe
université d’été du Carrefour
d’histoire religieuse, «Le Cahiers du
Littoral» 2, n° 5.

[114]Lettera di san Josemaría, 14
settembre 1951, AGP, serie A-3,
94-4-2.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/l-opus-dei-negli-
anni-del-franchismo-storia-di-una/

(18/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/l-opus-dei-negli-anni-del-franchismo-storia-di-una/
https://opusdei.org/it/article/l-opus-dei-negli-anni-del-franchismo-storia-di-una/
https://opusdei.org/it/article/l-opus-dei-negli-anni-del-franchismo-storia-di-una/

	L'Opus Dei negli anni del Franchismo: storia di una narrazione

