
opusdei.org

Josemaría nella
persona di Alvaro
del Portillo

Uno dei luoghi più significativi
per arricchire la propria
comprensione del mistero della
Chiesa è il rapporto fra chi ha
ricevuto un carisma
fondazionale e chi gli succede
immediatamente nella
fondazione.Il 15 settembre
1975, appena eletto, egli disse
agli elettori: "Cercavate la
continuità. Non avete votato
Alvaro del Portillo: avete
rieletto nostro Padre"



12/12/2012

Uno dei luoghi più significativi per
arricchire la propria comprensione
del mistero della Chiesa è il rapporto
fra chi ha ricevuto un carisma
fondazionale e chi gli succede
immediatamente nella fondazione.
Per varie ragioni.

E’ un fatto in cui può essere
verificata la logica propria della vita
della Chiesa, anzi propria di ogni
organismo vivente: la custodia della
propria identità dentro ed attraverso
il cambiamento e reciprocamente la
necessità del cambiamento radicato
nell’identità immutata del carisma.
Questa logica paradossale che fa
dimorare il cambiamento
nell’identità e l’identità nel
cambiamento è normalmente
verificata dal teologo all’interno della
trasmissione della divina



Rivelazione. E’ lasciata la verifica
allo storico della Chiesa in ogni altro
campo. Erroneamente, penso. Ho
studiato, per quanto mi è stato
possibile, il rapporto fra san
Josemaría e don Alvaro in primo
luogo da questo punto di vista
teologico.

Ma esiste anche un’altra ragione. La
successione immediata al carisma
fondazionale mostra solitamente uno
dei modi fondamentali in cui si
esprime la comunio ecclesialis fra
due spiriti, elevazione
soprannaturale di quel rapporto di
amicizia fra le persone virtuose in
cui già Aristotele vedeva la più alta
realizzazione del bene umano,
dedicandovi significativamente un
intero libro della sua Etica
nicomachea. Ho studiato, per quanto
mi è stato possibile, il rapporto fra
san Josemaría e don Alvaro da
questo punto di vista etico per
conoscere sempre più



profondamente l’universo della
carità, lo chiamerebbe Pascal.

Dentro a questa seconda prospettiva
più etica che teologica, era necessaria
una ricerca sulle virtù morali che
rendono concretamente possibile
quella profonda comunione
ecclesiale fra due spiriti che vivono
la singolare esperienza "attiva-
passiva" della trasmissione del
carisma fondazionale.

Ecco dunque delineate le tre
fondamentali prospettive che hanno
guidato questa mia modesta
riflessione: teologica, teologico-etica,
etica. E per darle un certo ordine
espositivo la dividerò in due brevi
punti. Nel primo cercherò di esporre
il rapporto fra i due nel suo "cuore";
di individuarne il "nucleo
essenziale". Nel secondo cercherò di
indicare le fondamentali virtù morali
che hanno nutrito uel rapporto dalla
parte di don Alvaro.



1. Il "cuore" del rapportoLa storia
della Chiesa conosce degli incontri
che in un qualche modo sono stati
emblematici, paradigmatici sia in se
stessi considerati sia per le
conseguenze che hanno avuto nella
storia della Chiesa. Mi limito a
ricordarne tre. L’incontro pressoché
casuale che un giovane di nome
Gregorio, di passaggio da Cesarea di
Palestina per ragioni di carriera,
ebbe con Origene: l’incontro ha
generato uno dei più grandi vescovi
della Chiesa antica, S. Gregorio il
Taumaturgo, che scriverà il racconto
commosso di quell’avvenimento.
L’incontro fra Basilio e Gregorio
avvenuti ad Atene: è una delle
pagine più suggestive di quella
comunione ecclesiale di cui parlavo.
Una amicizia che ha generato non
solo santità, ma anche grande
pensiero teologico ed insonne
passione pastorale. Ed infine, quello
più noto, l’incontro di Agostino con
Ambrogio: un incontro che ha



marcato tutta la storia successiva
della Chiesa latina.

Studiando attentamente questi
incontri, noi possiamo costatare che
in essi si è come acceso una luce
nella coscienza che l’incontrato
aveva di se stesso. Questi è venuto in
possesso come della chiave
interpretativa della sua esistenza.
Certamente, saranno necessari
aggiustamenti di direzione,
correzioni anche di marcia: Agostino
si vedrà consegnato, per esempio,
contro sua voglia alla sarcina
pastoralis, lui che desiderava dopo il
Battesimo una vita di silenzio, di
studio, di contemplazione condivisa
con gli amici. Ma sostanzialmente si
può dire che l’io spiritualmente è
nato in quell’incontro.

La cosa si ripete puntualmente nel
momento in cui si incrociano i
destini, le vocazioni de san Josemaría
e di don Alvaro. Ne conosciamo la



data precisa: 7 luglio 1935. E don
Alvaro ne diede anche una sintetica
descrizione: "In quel ritiro il Padre
predicò una meditazione sull’amore
per Dio e sull’amore per la Madonna,
e per me fu un terremoto. Poi ci fu una
seconda meditazione. Il Padre aveva
detto che mi proponessero di entrare
nell’Opera al pomeriggio; ma la
persona che doveva farlo capì male e
me ne parlò quella mattina stessa, e io
dissi di sì" (1). Dall’altra parte …
dell’incontro, c’era già una lunga
attesa: "Ho pregato per Alvaro per
anni" (2). L’incontro avviene nella
luce e nell’esperienza della verità
centrale del cristianesimo, nel cuore
della nostra fede: l’amore di Dio in
Cristo nato da Maria.

Quest’esperienza di straordinaria
profondità "per me fu un terremoto"
prese subito una forma assai precisa,
diede subito origine cioè ad un modo
di esistere che mi sembra costituito
da due dimensioni:



un’appropriazione profonda del
carisma dell’Opus Dei (e fino a qui
don Alvaro è come gli altri primi
discepoli del fondatore) attraverso
una fedeltà radicale a chi quel
carisma aveva ricevuto dallo Spirito,
san Josemaría. Ma ciò che
caratterizza, e la cosa è di decisiva
importanza per capire il rapporto di
cui stiamo parlando, la "figura" che
assume l’appropriazione del carisma
da parte di don Alvaro, è la
comunione profonda di spirito col
fondatore. In poche parole:
appropriazione del carisma
mediante la comunione di vita con
chi lo ha ricevuto dal Signore. Bernal
parla, usando un’espressione molto
forte, di una "sua [= di don Alvaro]
identificazione col fondatore" (3).

La figura esterna della vita è
pienamente coerente e conforme con
questo fatto spirituale originario: già
nel 1940 è nominato Segretario
dell’Opus; dal 1946 al 1975, la vita di



don Alvaro di identifica con quella
del santo. Anzi a lui il fondatore
affida anche la propria vicenda
spirituale: dal 1944 don Alvaro è il
confessore e il consigliere spirituale
de san Josemaría.

La verifica di che cosa era questo
rapporto nel suo "cuore", può farsi
chiedendosi quale coscienza don
Alvaro aveva di se stesso come
Prelato dell’Opus, dunque come
successore. E’ un punto
fondamentale per capire ciò di cui
stiamo parlando. La storia delle
"successioni nei carismi" mostra tre
fondamentali figure: il successore
"corregge" il carisma fondazionale; il
successore "ripete" il carisma
fondazionale; il successore
"continua" il carisma fondazionale.
Don Alvaro appartiene senza dubbio
alla terza figura: questa era la
definizione che egli dava d se stesso
come successore del fondatore. Il 15
settembre 1975, appena eletto, egli



disse agli elettori: "Cercavate la
continuità. Non avete votato Alvaro
del Portillo: avete rieletto nostro
Padre" (4). E sempre nello stesso
mese scriverà che lo spirito
dell’Opera "ormai è inalterabile,
sicché nessuno può accrescerlo o
ridurlo … mantenerlo intatto,
conservarlo immacolato, trasmetterlo
in tutta la sua pienezza" (5).

La definizione che don Alvaro dà di
se stesso come successore trova nella
categoria della fedeltà, della
continuità la sua chiave di volta,
confermando così tutto il cammino
interiore ed esteriore che aveva
percorso il suo rapporto con san
Josemaría.

Concludo questo primo punto della
mia riflessione. Mi ero chiesto: quale
è il "cuore" del rapporto fra don
Alvaro ed san Josemaría? La mia
risposta è la seguente: l’obbedienza
al carisma fondazionale dell’Opera in



quanto trasmesso alla Chiesa in san
Josemaría, inteso come contenuto
intero del senso e della vocazione
della vita.

2. Le virtú del rapporto

Questa configurazione della propria
esistenza presuppone ed esige
l’esercizio di alcune virtù morali.
Voglio ora soffermarmi brevemente
su questa dimensione del rapporto
che stiamo studiando.

In una lettera inviata a don Alvaro
dal fondatore, questi scrive: "Gesù ti
custodisca saxum. Ringrazialo e sii
fedele…" (6). E’ qui indicata la
struttura etica fondamentale del
rapporto: la fedeltà, biblicamente
indicata con la metafora della pietra.

Ma che cosa implica questa fedeltà?
Di quale impasto etico è costituita?
Fedeltà è umiltà. Ho già avuto modo
in altra occasione di parlare di
questo (7). Voglio in questo contesto



sottolineare due aspetti di questa
umiltà.

Il primo: la dimenticanza di sé
perché il carisma fondazionale
potesse rifulgere nella sua integra
verità. E sono, come sempre, i
semplici che capiscono più
profondamente. In una lettera scritta
dopo la morte del fondatore da una
collaboratrice domestica è detto: "Mi
avevano detto che era morto il
fondatore. Ma non è vero. Da quel che
vedo, è don Alvaro che è morto: il
Padre è ancora con noi, identico a
prima" (8). Questa persona ha colto
l’intima verità della fedeltà
sostanziata di umiltà: uno sforzo
costante di identificazione col
fondatore. "La missione che gli era
affidata ha prevalso di gran lunga
sugli eventuali interessi personali;
anzi è divenuta il suo interesse unico e
preponderante." (9).



Il secondo: l’attenzione costante alla
direzione, alla ispirazione dello
Spirito Santo. Egli disse di sé con
grande profondità teologica: "Sono
come la "banderuola", per dirla in
italiano. Non perché io sia una
banderuola come carattere, ma
perché quando soffia il vento la
banderuola indica la direzione e, se
ben oliata, si orienta a perfezione pure
quando la brezza è molto tenue […].
Se io mi "arrugginissi", se mi
intiepidissi, se non stessi attento alla
volontà di Dio, non potrei segnare la
direzione, la rotta; e voi potreste
sbagliare strada" (10). Questo testo
sembra un’eco di un testo stupendo
di S. Tommaso: "L’uomo spirituale è
mosso ad agire non principalmente
dal movimento della propria volontà,
ma dall’istinto della Spirito Santo …
Ciò non esclude che gli uomini
spirituali agiscano volontariamente e
liberamente, poiché lo Spirito Santo
causa in loro il movimento della
volontà e del libero arbitrio" (11).



La fedeltà sostanziata di umiltà
genera nello spirito una grande
magnanimità, la capacità cioè di
agire compiendo grandi azioni per
l’onore di Dio. Ha ottenuto dalla
Santa Sede la definitiva
configurazione giuridica dell’Opus
Dei; ha dato inizio all’opera
apostolica dell’Opera in venti nuovi
paesi; ha visto un grande incremento
di numero di vocazioni; ha posto al
servizio della Chiesa circa ottocento
nuovi sacerdoti; ha fondato la
Pontificia Università della S. Croce a
Roma. Nel rapporto con san
Josemaría e nella successione a
questi, possiamo constatare quella
dialettica fra umiltà e magnanimità
mirabilmente descritta da S.
Tommaso colle seguenti parole: 
"nell’uomo si trova qualcosa di
grande, che possiede per un dono di
Dio; ed esiste qualche difetto, che gli
viene dalla infermità della sua natura.
La magnanimità quindi fa sì che
l’uomo si renda e si consideri grande



in forza dei doni che possiede da Dio
… ma l’umiltà fa sì che l’uomo abbia
poca stima di sé considerando i propri
difetti". La vera grandezza cristiana
si costruisce dentro a questa
dialettica.

3. Conclusione

Quando ricevetti il titolo definitivo di
questo intervento, vidi che era stato
formulato nel modo seguente: 
"Josemaría Escrivà nella persona di
Alvaro del Portillo". A prima vista mi
sembrava più logica una semplice
congiunzione. In realtà non è così.
Studiando il rapporto fra queste due
grandi anime ho potuto costatare che
il carisma fondazionale di san
Josemaría si è come riprodotto nella
persona di don Alvaro: riproduzione
resa possibile da un rapporto di
amicizia soprannaturale veramente
mirabile.

Mi piace terminare con un testo di
San Gregorio Nazianzeno che



descrive la sua amicizia con San
Basilio: "Entrambi stimavamo che
fosse una sola anima a guidare i
nostri due corpi e, se non bisogna
credere a quelli che affermano che il
tutto si trova nel tutto, si deve credere
a me, quando dico che noi eravamo
l’uno dentro l’altro e a fianco
dell’altro" (13).

Di queste amicizie la Chiesa, la
società oggi ha urgente bisogno.

Conferenza nel Congresso La
grandezza della vita quotidiana,
Roma, 8 gennaio 2002

Ulteriore informazione su Don
Álvaro del Portillo:

alvarodelportillo.wordpress.com

Note

(1) Don Alvaro. Fedeltà giorno per
giorno; Supplemento a Romana.
Bollettino semestrale della Prelatura

https://alvarodelportillo.wordpress.com


della Santa Croce e Opus Dei, n° 19,
anno 7, p. 7

(2) ibid. pag. 6

(3) S. Bernal , Alvaro del Portillo,
Prelato dell’Opus Dei, Milano 1997, p.
120

(4) ibid. p. 118

(5) ibid.. pp. 118-119

(6) Cit. da J. Echevarría, “In
memoriam”, in Rendere amabile la
verità. Raccolta di scritti di Mons.
Álvaro del Portillo. Città del Vaticano
1995, p.12

(7) Cfr. C. Caffarra, “In memoriam di
D. Álvaro” in Servo buono e fedele.
Scritti sulla figura di Mons. Alvaro del
Portillo, a cura di V. Bosch,, Roma
1999, pp. 44-47

(8) Cit. in Don Alvaro. Fedeltà giorno
per giorno, cit., p. 22



(9) ibid.

(10) Cit. da S. Bernal, Alvaro del
Portillo, cit., p. 121

(11) S. Tomasso, Lect. in Rom 8,14; ed.
Marietti n° 635

(12) Idem, 2,2,q.129,a.3,ad 4um

(13) S. Gregorio Nazianzeno,
“Orazione 43, 20”, in Tutte le orazioni,
Milano 2000, p. 1053

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-
nella-persona-di-alvaro-del-portillo/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-nella-persona-di-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-nella-persona-di-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-nella-persona-di-alvaro-del-portillo/

	Josemaría nella persona di Alvaro del Portillo

