
opusdei.org

Josemaría Escrivá: il
buon umore dei
santi

Fra i santi "da altare” che la vita
gli ha fatto incontrare, un posto
specialissimo nel cuore di
Navarro Valls è riservato a San
Josemaria Escrivà, il santo
dell’ordinarietà della vita
quotidiana. Riportiamo un
brano del libro in cui ne traccia
un ritratto particolarmente vivo
e sorridente.

12/12/2012



Fin dai tempi del suo mandato di
direttore della sala stampa vaticana,
Joaquin Navarro-Valls ci ha abituati
ad uno stile di comunicazione con i
media diretto e ben poco formale, dal
tratto sempre moderno, elegante e
sorridente, capace tuttavia di
profonda commozione, come in
occasione della morte di Giovanni
Paolo II.

Nel suo recente libro A passo d’uomo
possiamo scoprire la sua profondità
umana e intellettuale attraverso il
racconto di incontri con i
protagonisti della storia (da Madre
Teresa a Fidel Castro) e di episodi
della quotidianità di Giovanni Paolo
II. Fra i santi "da altare” che la vita
gli ha fatto incontrare, un posto
specialissimo nel cuore di Navarro
Valls è riservato a San Josemaria
Escrivà, il santo dell’ordinarietà della
vita quotidiana. Riportiamo un brano
del libro in cui ne traccia un ritratto
particolarmente vivo e sorridente.



Santità nella naturalezza
quotidiana

Santità è oggi una parola enigmatica.
Ma non è stato sempre così. Un'epoca
permeata di ambiguità di valori
come la nostra presenta il concetto
stesso di santità come una chimera. E
quando, con il linguaggio che oggi
utilizziamo, ci confrontiamo con
questa parola, non sappiamo spesso
cosa farcene.

Avvertiamo un'analoga perplessità in
relazione al concetto di santo. Al di
fuori delle nicchie delle chiese, il
santo non sappiamo davvero dove
collocarlo. Ciò è in parte
conseguenza della crisi di modelli
che caratterizza la nostra cultura:
all'eroe si riconosce cittadinanza solo
nella letteratura e al santo nella
penombra inoffensiva dei templi.
Però nella vita, ossia nella nostra
realtà immediata, entrambi vivono
unicamente come ombre irreali,



come archetipi più prossimi al mito
che al modello dal quale si può
apprendere o che si può imitare.

Questo pone diversi problemi, e uno
in particolare: come farsi un'idea di
che cosa sia un santo? O detto in
altro modo: da dove la maggior parte
delle persone ricava l'idea di santità?
È probabile che la prima nozione sia
giunta a noi attraverso le arti
figurative: inizialmente per mezzo
dell'iconografia o delle immagini
religiose e poi attraverso la
letteratura agiografica e apologetica.
Ciò resta vero, benché le arti non
abbiano fatto sempre onore alle vite
dei santi.

Il santo e la santa, che appaiono nella
maggior parte dell'iconografia e
dell'arte visiva cristiana, rispondono
principalmente ai criteri del
simbolismo plastico, come avviene
per un ritratto che cerca di
immobilizzarli in un momento



paradigmatico della loro esistenza. E
questo fa sì che l'immagine
marmorea della santità appaia
frequentemente in un contesto di
circostanze eccezionali, generando
l'impressione che tali momenti siano
gli unici capaci di inquadrare la vita
perfetta.

Noi tendiamo spontaneamente a
lasciarci sedurre dallo spettacolare e
dallo straordinario. E, quando si
tratta di una persona santa, ciò
diviene addirittura un modo
sbrigativo di attribuire doti non
comuni a persone che, malgrado
tutto, rimangono uomini come gli
altri: migliori, senza dubbio, ma
simili in tutto a tutti, con fragilità e
limiti analoghi a ogni altra persona.

È chiaro che i santi hanno qualcosa
in più rispetto a coloro che tanto
santi non sono. Ma questo carattere
particolare si accompagna a una
maggiore naturalezza, non a una



maggiore singolarità. Mi vengono in
mente due riflessioni in questo senso
ricavabili dalla tradizione filosofica
occidentale. La prima è di Pascal, che
diceva che ogni uomo ha sempre
grandezza e miseria. Se gli manca un
aspetto dei due, c'è qualcosa di
irreale o ipocrita nella sua persona.
La seconda è di Aristotele, che
affermava la natura sociale degli
uomini. Chi vive da solo, isolato e
segregato, di solito è o un criminale o
un pazzo, e mai un modello da
imitare.

Tali note trovano una loro conferma
in una personalità così eccezionale e
così irripetibile, ma anche così
attenta a evitare l'originalità
posticcia e inutile, come quella di san
Josemaría Escrivá. Forse questo
spiega perché Giovanni Paolo II lo
definì, durante la sua canonizzazione
nel 2002, il «santo dell'ordinario».



Se c'è una cosa che egli ripeteva
sempre - e che io stesso ho sentito
tante volte - era che tutti devono
essere santi, o comunque tutti
devono per lo meno sforzarsi di
esserlo, ma che nessuno deve sentirsi
o essere per questo eccezionale.

Orizzonti sconfinati e realismo
soprannaturale.

Certo, a ripercorrere le tappe a
ritroso della vita di san Josemaría
Escrivá si scoprono tutti i segni
premonitori della sua santificazione.
È constatabile una piena coerenza
nella sua vita. Quella di san
Josemaría è stata, però, un'esistenza
lineare in cui risalta un tratto
definitivo: l'aderenza alla realtà e un
completo inserimento nel
quotidiano. Uomo di grandi vedute,
di sogni, amante di orizzonti
sconfinati, ma sempre e soprattutto
realista: uno spirito obiettivo.



Già qui bisogna capirsi, però. Non è
veramente possibile, e sembra un
paradosso, inserire se stessi nella vita
reale, nella propria vita autentica,
perché ciascuno è già dentro la sua
vita sempre, non potendola
abbandonare per definizione. Quello
che può capitare, invece, è che ci si
distacchi volontariamente dai propri
doveri e, come un aeroplano che
corre veloce su una pista, a un certo
punto ci si innalzi al di sopra della
terra per andare chissà dove, magari
fuggendo lontano, anche se soltanto
con l'immaginazione.

Il Cristianesimo rimanda sempre alla
vita. Ma bisogna pur riconoscere che
spesso l'ideale di vita cristiana si è
manifestato come qualcosa di
talmente alto da essere alternativo
alla vita stessa. E, quindi, essere santi
non sembrava compatibile con un
percorso esistenziale comune. In
fondo, era come se non fosse
adeguato all'ordinario. Tanto meno



con la vita concreta delle persone che
lavorano e popolano le società. Per
tutta una serie di ragioni, vivere da
cristiano sembrava voler dire
sganciarsi dalla realtà quotidiana dei
più, per entrare in una sorta di
anticipazione celeste ed escatologica
della beatitudine eterna. Il filosofo
francese Etienne Gilson, parlando
della spiritualità medievale, ha usato
una definizione calzante per indicare
tale prospettiva di santità: un
«paradiso claustrale». Andare in
Cielo era vivere già qui nel tempo
fuori del mondo, in un tempio
chiuso, stretto tra le mura di un
ambito - materiale o immaginario -
lontano dalla storia degli altri. Era
fondamentale comunque non
contaminarsi con il fango della terra,
preservando se stessi immacolati
sino alla fine.

Non c'è nulla da ridire. Anzi, le
strade personali - anche, quindi,
quelle dei santi - sono molteplici.



Tutte sono valide, purché si tratti di
scelte che rispondano a una specifica
vocazione personale, la quale, in ogni
caso, non esaurisce mai la vocazione
cristiana come tale. Si può essere
cristiani pur non sentendosi chiamati
a vivere una vita del genere,
orientata alla ricerca totale di uno
stato di perfezione lontani dal
«mondo».

Bisogna chiedersi sempre se essere
cristiano non possa essere qualcosa
di più di quanto immaginiamo, di più
universalmente umano. A leggere la
vita dei santi pare che le cose siano
andate in realtà in modo diverso
anche per loro. Se non avessero
orientato «socialmente» la loro
santità, non avrebbero trasmesso
proprio niente a nessuno, e
soprattutto non si sarebbero
identificati veramente con Cristo.
Come diceva Pier Damiani, che di
spirito religioso ne sapeva qualcosa,
il monaco è tale non per fuggire il



mondo, ma per pregare per la
salvezza della terra. Gesù, in effetti,
non si è ritirato nel deserto per
rimanerci definitivamente, ma per
purificarsi prima di redimere la
storia, vivendo all'interno della
società della sua epoca fino al
momento della salvezza di tutti sulla
Croce.

In cammino giorno per giorno

Il primo senso rilevante della storia
di san Josemaría Escrivà è stato
rompere con una prospettiva
univoca di santità, recuperando una
visione più originaria e più
universale della vita cristiana. Senza
entrare in un percorso esegetico, è
importante rimarcare il fatto che per
lui in gioco non c'era mai un'idea
speciale di santità, ma una possibilità
per l'uomo di oggi di vivere da
cristiano nel suo ambiente, come
fecero quei primi uomini e quelle
prime donne che si convertirono,



mangiando il cibo spirituale
contenuto nel Vangelo e
trasformando la fede in
un'esperienza personale valida
concretamente nel presente della
loro vita ordinaria.

Poiché il Cristianesimo è, in fin di
conti, un modo di vivere, cioè un
cammino di santità, è chiaro che la
prassi ascetica di un uomo di fede
deve per forza risultare aderente alla
vita ordinaria, compatibile con
l'esperienza di tutti i giorni.

Un programma di vita cristiana
completa ed esigente, d'altra parte, è
stato il modo in cui san Josemaría ha
portato concretamente il
Cristianesimo nella propria vita.
Bastava incontrarlo anche per pochi
minuti, per vedere emergere dal suo
modo di fare talmente tante virtù
umane da restare sbigottiti.
Stupefacente era la maniera
naturale, non spettacolare, di vivere.



D'altra parte, se c'è una cosa in cui il
cristiano deve essere eccezionale è
l'esercizio delle virtù, comprese
quelle umane. E per capire come
fare, occorre non fermarsi alle
definizioni astratte, ma entrare
nell'ambito vero e proprio della
condotta da tenere.

L'insegnamento di sant'Escrivá
propone l'acquisizione di
comportamenti virtuosi che si legano
indissolubilmente alla particolarità
della vita ordinaria, come un guanto
ben fatto a una mano. Possiamo
pensare alle virtù per l'anima come
ai tatuaggi per il corpo. Sono segni
presenti nell'interiorità, che tingono i
contorni dell'anima in modo
pressoché indelebile. Le virtù
possono essere permanenti oppure
no, secondo l'efficacia e la forza con
cui sono impresse. Solo quando
l'inchiostro è autentico, però,
l'immagine non se ne va più,
altrimenti sbiadisce col passare degli



anni fino a non vedersi più per
niente.

“…26 anni, grazia di Dio e buon
umore”

Può aiutare a capire il messaggio dì
sant'Escrivá prendere come esempio
una virtù umana che egli possedeva
in modo eccezionale: il buon umore.
Si tratta non di una virtù unica, né di
un atteggiamento superiore a tanti
altri. Il fatto è che soltanto con gioia
si possono far crescere tutte le altre
virtù umane, mentre senza allegria è
difficile compiere anche un passo
solo in avanti nella vita spirituale. La
contentezza autentica è come un
manto incorporeo, è come una coltre
di luce battente che illumina se stessi
e gli altri, è come la stoffa in cui la
persona ricama e rifinisce i contorni
virtuosi che ornano la propria
anima.

Spesso egli amava ricordare quando
negli anni Trenta, immerso nelle



difficoltà economiche e spirituali che
seguirono la fondazione dell'Opus
Dei, cercava sempre di conservare
l'unione con Dio, senza perdere un
atteggiamento positivo verso gli
eventi e verso la vita. Quando, in
un'intervista della fine degli anni
Sessanta, gli chiesero come fu
fondata l'Opus Dei, egli rispose così:
«Senza alcun mezzo. Io avevo solo 26
anni, grazia di Dio e buon umore».

Durante il periodo che visse a Madrid
non gli fu sempre facile, però,
mantenere vivo il buon umore.
Amava spesso ricordare che per un
breve periodo addirittura non
riusciva a sorridere. In quei giorni
difficili, anche un po' per ingannare
l'amarezza che le circostanze gli
portavano quotidianamente, decise
di farsi fare una foto che lo ritraeva
imbronciato, e di tenerla sempre nel
portafoglio. Di tanto in tanto, la
tirava fuori e la guardava, per
ricordarsi quanto fosse sciocco quel



cattivo umore di allora e quanto
fosse ridicolo il suo involontario
atteggiamento pessimista di un
tempo.

Naturalmente, non si trattava per lui,
e non si deve trattare neanche per gli
altri, di negare la percezione reale
delle difficoltà o di perdere il
contatto con i problemi che doveva
affrontare. Il buon umore di cui egli
parlava non era uno stratagemma
per evitare i dolori e le sofferenze.
Era essenzialmente il risultato di un
modo cristiano di affrontare la vita.
Era la conseguenza, impressa nel
proprio carattere, del contenuto della
fede professata. Per questo
l'ottimismo cristiano non è tanto un
tratto psicologico quanto una
profonda determinazione personale.
Una convinzione, insomma. Mi
ricordo che sant'Escrivá ripeteva
spesso che «nessuno può essere felice
fin quando non decide di esserlo».
Con tale affermazione, in effetti, egli



voleva riassumere lo status spirituale
profondo dell'anima: l'adozione
consapevole di una pace interiore e
di una tranquillità che poteva essere
raggiunta da chiunque, purché fosse
sostenuta e garantita da una concreta
ed effettiva vita spirituale.

Per un santo, poi, tutto è inscindibile
dal suo vero, reale e sacramentale
rapporto personale con Dio, e
inseparabile da una concreta azione
dentro il mondo. Se la volontà
dell'uomo è pienamente fusa con la
volontà di Dio, se, come diceva
Bernardo di Chiaravalle, tra l'uomo e
Dio c'è «unitas spiritus», allora quello
che l'uomo fa nel mondo è divino
non per suo merito ma per i meriti di
Cristo stesso. Il dramma per il
cristiano è la rottura di questo
legame personale. In quel caso,
comincia il cattivo umore e si arresta
il cammino di santità. Il volto umano
non è più immagine di Dio ma
caricatura distorta e inadeguata.



Sant'Escrivá nel 1956, riflettendo
sulle diverse iniziative apostoliche
che nel tempo si erano
miracolosamente realizzate e diffuse
a macchia d'olio, affermò in
pubblico: «Vi lascio come eredità
nell'umano l'amore per la libertà e il
buon umore».

In effetti, si tratta di due aspetti
indissociabili, intrinsecamente legati
alla corrispondenza diretta e
personale con Dio, che divengono e si
trasformano interiormente in
un'unità di vita. Ogni uomo, senza
pessimismo e senza tristezza, si apre
all'eternità già mentre compie con
Dio i suoi passi incerti nel tempo
presente.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-
il-buon-umore-dei-santi/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-il-buon-umore-dei-santi/
https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-il-buon-umore-dei-santi/
https://opusdei.org/it/article/josemaria-escriva-il-buon-umore-dei-santi/

	Josemaría Escrivá: il buon umore dei santi

