
opusdei.org

Intelligenza
artificiale e pace

Pubblichiamo il messaggio di
papa Francesco per la Giornata
Mondiale della Pace.

01/01/2024

All’inizio del nuovo anno, tempo di
grazia che il Signore dona a ciascuno
di noi, vorrei rivolgermi al Popolo di
Dio, alle nazioni, ai Capi di Stato e di
Governo, ai Rappresentanti delle
diverse religioni e della società civile,
a tutti gli uomini e le donne del
nostro tempo per porgere i miei
auguri di pace.



1. Il progresso della scienza e della
tecnologia come via verso la pace

La Sacra Scrittura attesta che Dio ha
donato agli uomini il suo Spirito
affinché abbiano «saggezza,
intelligenza e scienza in ogni genere
di lavoro» (Es 35,31). L’intelligenza è
espressione della dignità donataci
dal Creatore, che ci ha fatti a sua
immagine e somiglianza (cfr Gen
1,26) e ci ha messo in grado di
rispondere al suo amore attraverso
la libertà e la conoscenza. La scienza
e la tecnologia manifestano in modo
particolare tale qualità
fondamentalmente relazionale
dell’intelligenza umana: sono
prodotti straordinari del suo
potenziale creativo.

Nella Costituzione Pastorale Gaudium
et spes, il Concilio Vaticano II ha
ribadito questa verità, dichiarando
che «col suo lavoro e col suo ingegno
l’uomo ha cercato sempre di

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


sviluppare la propria vita» [1].
Quando gli esseri umani, «con l’aiuto
della tecnica», si sforzano affinchè la
terra «diventi una dimora degna di
tutta la famiglia umana» [2],
agiscono secondo il disegno di Dio e
cooperano con la sua volontà di
portare a compimento la creazione e
di diffondere la pace tra i popoli.
Anche il progresso della scienza e
della tecnica, nella misura in cui
contribuisce a un migliore ordine
della società umana, ad accrescere la
libertà e la comunione fraterna,
porta dunque al miglioramento
dell’uomo e alla trasformazione del
mondo.

Giustamente ci rallegriamo e siamo
riconoscenti per le straordinarie
conquiste della scienza e della
tecnologia, grazie alle quali si è posto
rimedio a innumerevoli mali che
affliggevano la vita umana e
causavano grandi sofferenze. Allo
stesso tempo, i progressi tecnico-



scientifici, rendendo possibile
l’esercizio di un controllo finora
inedito sulla realtà, stanno mettendo
nelle mani dell’uomo una vasta
gamma di possibilità, alcune delle
quali possono rappresentare un
rischio per la sopravvivenza e un
pericolo per la casa comune [3].

I notevoli progressi delle nuove
tecnologie dell’informazione,
specialmente nella sfera digitale,
presentano dunque entusiasmanti
opportunità e gravi rischi, con serie
implicazioni per il perseguimento
della giustizia e dell’armonia tra i
popoli. È pertanto necessario porsi
alcune domande urgenti. Quali
saranno le conseguenze, a medio e a
lungo termine, delle nuove
tecnologie digitali? E quale impatto
avranno sulla vita degli individui e
della società, sulla stabilità
internazionale e sulla pace?



2. Il futuro dell’intelligenza artificiale
tra promesse e rischi

I progressi dell’informatica e lo
sviluppo delle tecnologie digitali
negli ultimi decenni hanno già
iniziato a produrre profonde
trasformazioni nella società globale e
nelle sue dinamiche. I nuovi
strumenti digitali stanno cambiando
il volto delle comunicazioni, della
pubblica amministrazione,
dell’istruzione, dei consumi, delle
interazioni personali e di
innumerevoli altri aspetti della vita
quotidiana.

Inoltre, le tecnologie che impiegano
una molteplicità di algoritmi possono
estrarre, dalle tracce digitali lasciate
su internet, dati che consentono di
controllare le abitudini mentali e
relazionali delle persone a fini
commerciali o politici, spesso a loro
insaputa, limitandone il consapevole
esercizio della libertà di scelta.



Infatti, in uno spazio come il web,
caratterizzato da un sovraccarico di
informazioni, possono strutturare il
flusso di dati secondo criteri di
selezione non sempre percepiti
dall’utente.

Dobbiamo ricordare che la ricerca
scientifica e le innovazioni
tecnologiche non sono disincarnate
dalla realtà e «neutrali» [4], ma
soggette alle influenze culturali. In
quanto attività pienamente umane,
le direzioni che prendono riflettono
scelte condizionate dai valori
personali, sociali e culturali di ogni
epoca. Dicasi lo stesso per i risultati
che conseguono: essi, proprio in
quanto frutto di approcci
specificamente umani al mondo
circostante, hanno sempre una
dimensione etica, strettamente legata
alle decisioni di chi progetta la
sperimentazione e indirizza la
produzione verso particolari
obiettivi.



Questo vale anche per le forme di
intelligenza artificiale. Di essa, ad
oggi, non esiste una definizione
univoca nel mondo della scienza e
della tecnologia. Il termine stesso,
ormai entrato nel linguaggio
comune, abbraccia una varietà di
scienze, teorie e tecniche volte a far
sì che le macchine riproducano o
imitino, nel loro funzionamento, le
capacità cognitive degli esseri umani.
Parlare al plurale di “forme di
intelligenza” può aiutare a
sottolineare soprattutto il divario
incolmabile che esiste tra questi
sistemi, per quanto sorprendenti e
potenti, e la persona umana: essi
sono, in ultima analisi,
“frammentari”, nel senso che
possono solo imitare o riprodurre
alcune funzioni dell’intelligenza
umana. L’uso del plurale evidenzia
inoltre che questi dispositivi, molto
diversi tra loro, vanno sempre
considerati come “sistemi socio-
tecnici”. Infatti il loro impatto, al di là



della tecnologia di base, dipende non
solo dalla progettazione, ma anche
dagli obiettivi e dagli interessi di chi
li possiede e di chi li sviluppa,
nonché dalle situazioni in cui
vengono impiegati.

L’intelligenza artificiale, quindi, deve
essere intesa come una galassia di
realtà diverse e non possiamo
presumere a priori che il suo
sviluppo apporti un contributo
benefico al futuro dell’umanità e alla
pace tra i popoli. Tale risultato
positivo sarà possibile solo se ci
dimostreremo capaci di agire in
modo responsabile e di rispettare
valori umani fondamentali come
«l’inclusione, la trasparenza, la
sicurezza, l’equità, la riservatezza e
l’affidabilità» [5].

Non è sufficiente nemmeno
presumere, da parte di chi progetta
algoritmi e tecnologie digitali, un
impegno ad agire in modo etico e



responsabile. Occorre rafforzare o, se
necessario, istituire organismi
incaricati di esaminare le questioni
etiche emergenti e di tutelare i diritti
di quanti utilizzano forme di
intelligenza artificiale o ne sono
influenzati [6].

L’immensa espansione della
tecnologia deve quindi essere
accompagnata da un’adeguata
formazione alla responsabilità per il
suo sviluppo. La libertà e la
convivenza pacifica sono minacciate
quando gli esseri umani cedono alla
tentazione dell’egoismo,
dell’interesse personale, della brama
di profitto e della sete di potere.
Abbiamo perciò il dovere di allargare
lo sguardo e di orientare la ricerca
tecnico-scientifica al perseguimento
della pace e del bene comune, al
servizio dello sviluppo integrale
dell’uomo e della comunità [7].



La dignità intrinseca di ogni persona
e la fraternità che ci lega come
membri dell’unica famiglia umana
devono stare alla base dello sviluppo
di nuove tecnologie e servire come
criteri indiscutibili per valutarle
prima del loro impiego, in modo che
il progresso digitale possa avvenire
nel rispetto della giustizia e
contribuire alla causa della pace. Gli
sviluppi tecnologici che non portano
a un miglioramento della qualità di
vita di tutta l’umanità, ma al
contrario aggravano le
disuguaglianze e i conflitti, non
potranno mai essere considerati vero
progresso [8].

L’intelligenza artificiale diventerà
sempre più importante. Le sfide che
pone sono tecniche, ma anche
antropologiche, educative, sociali e
politiche. Promette, ad esempio, un
risparmio di fatiche, una produzione
più efficiente, trasporti più agevoli e
mercati più dinamici, oltre a una



rivoluzione nei processi di raccolta,
organizzazione e verifica dei dati.
Occorre essere consapevoli delle
rapide trasformazioni in atto e
gestirle in modo da salvaguardare i
diritti umani fondamentali,
rispettando le istituzioni e le leggi
che promuovono lo sviluppo umano
integrale. L’intelligenza artificiale
dovrebbe essere al servizio del
migliore potenziale umano e delle
nostre più alte aspirazioni, non in
competizione con essi.

3. La tecnologia del futuro: macchine
che imparano da sole

Nelle sue molteplici forme
l’intelligenza artificiale, basata su
tecniche di apprendimento
automatico (machine learning), pur
essendo ancora in fase pionieristica,
sta già introducendo notevoli
cambiamenti nel tessuto delle
società, esercitando una profonda
influenza sulle culture, sui



comportamenti sociali e sulla
costruzione della pace.

Sviluppi come il machine learning o
come l’apprendimento profondo
(deep learning) sollevano questioni
che trascendono gli ambiti della
tecnologia e dell’ingegneria e hanno
a che fare con una comprensione
strettamente connessa al significato
della vita umana, ai processi basilari
della conoscenza e alla capacità della
mente di raggiungere la verità.

L’abilità di alcuni dispositivi nel
produrre testi sintatticamente e
semanticamente coerenti, ad
esempio, non è garanzia di
affidabilità. Si dice che possano
“allucinare”, cioè generare
affermazioni che a prima vista
sembrano plausibili, ma che in realtà
sono infondate o tradiscono
pregiudizi. Questo pone un serio
problema quando l’intelligenza
artificiale viene impiegata in



campagne di disinformazione che
diffondono notizie false e portano a
una crescente sfiducia nei confronti
dei mezzi di comunicazione. La
riservatezza, il possesso dei dati e la
proprietà intellettuale sono altri
ambiti in cui le tecnologie in
questione comportano gravi rischi, a
cui si aggiungono ulteriori
conseguenze negative legate a un
loro uso improprio, come la
discriminazione, l’interferenza nei
processi elettorali, il prendere piede
di una società che sorveglia e
controlla le persone, l’esclusione
digitale e l’inasprimento di un
individualismo sempre più scollegato
dalla collettività. Tutti questi fattori
rischiano di alimentare i conflitti e di
ostacolare la pace.

4. Il senso del limite nel paradigma
tecnocratico

Il nostro mondo è troppo vasto, vario
e complesso per essere



completamente conosciuto e
classificato. La mente umana non
potrà mai esaurirne la ricchezza,
nemmeno con l’aiuto degli algoritmi
più avanzati. Questi, infatti, non
offrono previsioni garantite del
futuro, ma solo approssimazioni
statistiche. Non tutto può essere
pronosticato, non tutto può essere
calcolato; alla fine «la realtà è
superiore all’idea» [9]e, per quanto
prodigiosa possa essere la nostra
capacità di calcolo, ci sarà sempre un
residuo inaccessibile che sfugge a
qualsiasi tentativo di misurazione.

Inoltre, la grande quantità di dati
analizzati dalle intelligenze artificiali
non è di per sé garanzia di
imparzialità. Quando gli algoritmi
estrapolano informazioni, corrono
sempre il rischio di distorcerle,
replicando le ingiustizie e i
pregiudizi degli ambienti in cui esse
hanno origine. Più diventano veloci e
complessi, più è difficile



comprendere perché abbiano
prodotto un determinato risultato.

Le macchine “intelligenti” possono
svolgere i compiti loro assegnati con
sempre maggiore efficienza, ma lo
scopo e il significato delle loro
operazioni continueranno a essere
determinati o abilitati da esseri
umani in possesso di un proprio
universo di valori. Il rischio è che i
criteri alla base di certe scelte
diventino meno chiari, che la
responsabilità decisionale venga
nascosta e che i produttori possano
sottrarsi all’obbligo di agire per il
bene della comunità. In un certo
senso, ciò è favorito dal sistema
tecnocratico, che allea l’economia
con la tecnologia e privilegia il
criterio dell’efficienza, tendendo a
ignorare tutto ciò che non è legato ai
suoi interessi immediati [10].

Questo deve farci riflettere su un
aspetto tanto spesso trascurato nella



mentalità attuale, tecnocratica ed
efficientista, quanto decisivo per lo
sviluppo personale e sociale: il
“senso del limite”. L’essere umano,
infatti, mortale per definizione,
pensando di travalicare ogni limite
in virtù della tecnica, rischia,
nell’ossessione di voler controllare
tutto, di perdere il controllo su sé
stesso; nella ricerca di una libertà
assoluta, di cadere nella spirale di
una dittatura tecnologica.
Riconoscere e accettare il proprio
limite di creatura è per l’uomo
condizione indispensabile per
conseguire, o meglio, accogliere in
dono la pienezza. Invece, nel
contesto ideologico di un paradigma
tecnocratico, animato da una
prometeica presunzione di
autosufficienza, le disuguaglianze
potrebbero crescere a dismisura, e la
conoscenza e la ricchezza
accumularsi nelle mani di pochi, con
gravi rischi per le società



democratiche e la coesistenza
pacifica [11].

5. Temi scottanti per l’etica

In futuro, l’affidabilità di chi richiede
un mutuo, l’idoneità di un individuo
ad un lavoro, la possibilità di
recidiva di un condannato o il diritto
a ricevere asilo politico o assistenza
sociale potrebbero essere
determinati da sistemi di intelligenza
artificiale. La mancanza di
diversificati livelli di mediazione che
questi sistemi introducono è
particolarmente esposta a forme di
pregiudizio e discriminazione: gli
errori sistemici possono facilmente
moltiplicarsi, producendo non solo
ingiustizie in singoli casi ma anche,
per effetto domino, vere e proprie
forme di disuguaglianza sociale.

Talvolta, inoltre, le forme di
intelligenza artificiale sembrano in
grado di influenzare le decisioni
degli individui attraverso opzioni



predeterminate associate a stimoli e
dissuasioni, oppure mediante sistemi
di regolazione delle scelte personali
basati sull’organizzazione delle
informazioni. Queste forme di
manipolazione o di controllo sociale
richiedono un’attenzione e una
supervisione accurate, e implicano
una chiara responsabilità legale da
parte dei produttori, di chi le impiega
e delle autorità governative.

L’affidamento a processi automatici
che categorizzano gli individui, ad
esempio attraverso l’uso pervasivo
della vigilanza o l’adozione di sistemi
di credito sociale, potrebbe avere
ripercussioni profonde anche sul
tessuto civile, stabilendo improprie
graduatorie tra i cittadini. E questi
processi artificiali di classificazione
potrebbero portare anche a conflitti
di potere, non riguardando solo
destinatari virtuali, ma persone in
carne ed ossa. Il rispetto
fondamentale per la dignità umana



postula di rifiutare che l’unicità della
persona venga identificata con un
insieme di dati. Non si deve
permettere agli algoritmi di
determinare il modo in cui
intendiamo i diritti umani, di
mettere da parte i valori essenziali
della compassione, della
misericordia e del perdono o di
eliminare la possibilità che un
individuo cambi e si lasci alle spalle
il passato.

In questo contesto non possiamo fare
a meno di considerare l’impatto delle
nuove tecnologie in ambito
lavorativo: mansioni che un tempo
erano appannaggio esclusivo della
manodopera umana vengono
rapidamente assorbite dalle
applicazioni industriali
dell’intelligenza artificiale. Anche in
questo caso, c’è il rischio sostanziale
di un vantaggio sproporzionato per
pochi a scapito dell’impoverimento
di molti. Il rispetto della dignità dei



lavoratori e l’importanza
dell’occupazione per il benessere
economico delle persone, delle
famiglie e delle società, la sicurezza
degli impieghi e l’equità dei salari
dovrebbero costituire un’alta priorità
per la Comunità internazionale,
mentre queste forme di tecnologia
penetrano sempre più
profondamente nei luoghi di lavoro.

6. Trasformeremo le spade in vomeri?

In questi giorni, guardando il mondo
che ci circonda, non si può sfuggire
alle gravi questioni etiche legate al
settore degli armamenti. La
possibilità di condurre operazioni
militari attraverso sistemi di
controllo remoto ha portato a una
minore percezione della
devastazione da essi causata e della
responsabilità del loro utilizzo,
contribuendo a un approccio ancora
più freddo e distaccato all’immensa
tragedia della guerra. La ricerca sulle



tecnologie emergenti nel settore dei
cosiddetti “sistemi d’arma autonomi
letali”, incluso l’utilizzo bellico
dell’intelligenza artificiale, è un
grave motivo di preoccupazione
etica. I sistemi d’arma autonomi non
potranno mai essere soggetti
moralmente responsabili: l’esclusiva
capacità umana di giudizio morale e
di decisione etica è più di un
complesso insieme di algoritmi, e tale
capacità non può essere ridotta alla
programmazione di una macchina
che, per quanto “intelligente”,
rimane pur sempre una macchina.
Per questo motivo, è imperativo
garantire una supervisione umana
adeguata, significativa e coerente dei
sistemi d’arma.

Non possiamo nemmeno ignorare la
possibilità che armi sofisticate
finiscano nelle mani sbagliate,
facilitando, ad esempio, attacchi
terroristici o interventi volti a
destabilizzare istituzioni di governo



legittime. Il mondo, insomma, non ha
proprio bisogno che le nuove
tecnologie contribuiscano all’iniquo
sviluppo del mercato e del
commercio delle armi, promuovendo
la follia della guerra. Così facendo,
non solo l’intelligenza, ma il cuore
stesso dell’uomo, correrà il rischio di
diventare sempre più “artificiale”. Le
più avanzate applicazioni tecniche
non vanno impiegate per agevolare
la risoluzione violenta dei conflitti,
ma per pavimentare le vie della
pace.

In un’ottica più positiva, se
l’intelligenza artificiale fosse
utilizzata per promuovere lo
sviluppo umano integrale, potrebbe
introdurre importanti innovazioni
nell’agricoltura, nell’istruzione e
nella cultura, un miglioramento del
livello di vita di intere nazioni e
popoli, la crescita della fraternità
umana e dell’amicizia sociale. In
definitiva, il modo in cui la



utilizziamo per includere gli ultimi,
cioè i fratelli e le sorelle più deboli e
bisognosi, è la misura rivelatrice
della nostra umanità.

Uno sguardo umano e il desiderio di
un futuro migliore per il nostro
mondo portano alla necessità di un
dialogo interdisciplinare finalizzato a
uno sviluppo etico degli algoritmi – 
l’algor-etica –, in cui siano i valori a
orientare i percorsi delle nuove
tecnologie [12]. Le questioni etiche
dovrebbero essere tenute in
considerazione fin dall’inizio della
ricerca, così come nelle fasi di
sperimentazione, progettazione,
produzione, distribuzione e
commercializzazione. Questo è
l’approccio dell’etica della
progettazione, in cui le istituzioni
educative e i responsabili del
processo decisionale hanno un ruolo
essenziale da svolgere.

7. Sfide per l’educazione



Lo sviluppo di una tecnologia che
rispetti e serva la dignità umana ha
chiare implicazioni per le istituzioni
educative e per il mondo della
cultura. Moltiplicando le possibilità
di comunicazione, le tecnologie
digitali hanno permesso di
incontrarsi in modi nuovi. Tuttavia,
rimane la necessità di una riflessione
continua sul tipo di relazioni a cui ci
stanno indirizzando. I giovani stanno
crescendo in ambienti culturali
pervasi dalla tecnologia e questo non
può non mettere in discussione i
metodi di insegnamento e
formazione.

L’educazione all’uso di forme di
intelligenza artificiale dovrebbe
mirare soprattutto a promuovere il
pensiero critico. È necessario che gli
utenti di ogni età, ma soprattutto i
giovani, sviluppino una capacità di
discernimento nell’uso di dati e
contenuti raccolti sul web o prodotti
da sistemi di intelligenza artificiale.



Le scuole, le università e le società
scientifiche sono chiamate ad aiutare
gli studenti e i professionisti a fare
propri gli aspetti sociali ed etici dello
sviluppo e dell’utilizzo della
tecnologia.

La formazione all’uso dei nuovi
strumenti di comunicazione
dovrebbe tenere conto non solo della
disinformazione, delle fake news, ma
anche dell’inquietante recrudescenza
di «paure ancestrali [...] che hanno
saputo nascondersi e potenziarsi
dietro nuove tecnologie» [13].
Purtroppo, ancora una volta ci
troviamo a dover combattere “la
tentazione di fare una cultura dei
muri, di alzare muri per impedire
l’incontro con altre culture, con altra
gente” [14]e lo sviluppo di una
coesistenza pacifica e fraterna.

8. Sfide per lo sviluppo del diritto
internazionale



La portata globale dell’intelligenza
artificiale rende evidente che,
accanto alla responsabilità degli Stati
sovrani di disciplinarne l’uso al
proprio interno, le Organizzazioni
internazionali possono svolgere un
ruolo decisivo nel raggiungere
accordi multilaterali e nel
coordinarne l’applicazione e
l’attuazione [15]. A tale proposito,
esorto la Comunità delle nazioni a
lavorare unita al fine di adottare un
trattato internazionale vincolante,
che regoli lo sviluppo e l’uso
dell’intelligenza artificiale nelle sue
molteplici forme. L’obiettivo della
regolamentazione, naturalmente,
non dovrebbe essere solo la
prevenzione delle cattive pratiche,
ma anche l’incoraggiamento delle
buone pratiche, stimolando approcci
nuovi e creativi e facilitando
iniziative personali e collettive [16].

In definitiva, nella ricerca di modelli
normativi che possano fornire una



guida etica agli sviluppatori di
tecnologie digitali, è indispensabile
identificare i valori umani che
dovrebbero essere alla base
dell’impegno delle società per
formulare, adottare e applicare
necessari quadri legislativi. Il lavoro
di redazione di linee guida etiche per
la produzione di forme di
intelligenza artificiale non può
prescindere dalla considerazione di
questioni più profonde riguardanti il
significato dell’esistenza umana, la
tutela dei diritti umani fondamentali,
il perseguimento della giustizia e
della pace. Questo processo di
discernimento etico e giuridico può
rivelarsi un’occasione preziosa per
una riflessione condivisa sul ruolo
che la tecnologia dovrebbe avere
nella nostra vita individuale e
comunitaria e su come il suo utilizzo
possa contribuire alla creazione di
un mondo più equo e umano. Per
questo motivo, nei dibattiti sulla
regolamentazione dell’intelligenza



artificiale, si dovrebbe tenere conto
della voce di tutte le parti interessate,
compresi i poveri, gli emarginati e
altri che spesso rimangono
inascoltati nei processi decisionali
globali.

* * *

Spero che questa riflessione
incoraggi a far sì che i progressi nello
sviluppo di forme di intelligenza
artificiale servano, in ultima analisi,
la causa della fraternità umana e
della pace. Non è responsabilità di
pochi, ma dell’intera famiglia umana.
La pace, infatti, è il frutto di relazioni
che riconoscono e accolgono l’altro
nella sua inalienabile dignità, e di
cooperazione e impegno nella ricerca
dello sviluppo integrale di tutte le
persone e di tutti i popoli.

La mia preghiera all’inizio del nuovo
anno è che il rapido sviluppo di
forme di intelligenza artificiale non
accresca le troppe disuguaglianze e



ingiustizie già presenti nel mondo,
ma contribuisca a porre fine a guerre
e conflitti, e ad alleviare molte forme
di sofferenza che affliggono la
famiglia umana. Possano i fedeli
cristiani, i credenti di varie religioni
e gli uomini e le donne di buona
volontà collaborare in armonia per
cogliere le opportunità e affrontare
le sfide poste dalla rivoluzione
digitale, e consegnare alle
generazioni future un mondo più
solidale, giusto e pacifico.

Dal Vaticano, 8 dicembre 2023

FRANCESCO

[1] N. 33.

[2] Ibid., 57.

[3] Cfr Lett. enc. Laudato si’ (24
maggio 2015), 104.

[4] Cfr ibid., 114.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html#33
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#114.


[5] Udienza ai partecipanti
all’Incontro “Minerva Dialogues” (27
marzo 2023).

[6] Cfr ibid.

[7] Cfr Messaggio al Presidente
Esecutivo del “World Economic
Forum” a Davos-Klosters (12 gennaio
2018).

[8] Cfr Lett. enc. Laudato si’, 194; 
Discorso ai partecipanti al Seminario
“Il bene comune nell’era digitale” (27
settembre 2019).

[9] Esort. ap. Evangelii gaudium (24
novembre 2013), 233.

[10] Cfr Lett. enc. Laudato si’, 54.

[11] Cfr Discorso ai partecipanti alla
Plenaria della Pontificia Accademia
per la Vita (28 febbraio 2020).

[12] Cfr ibid.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2023/march/documents/20230327-minerva-dialogues.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#194.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190927_eradigitale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_realt%C3%A0_%C3%A8_pi%C3%B9_importante_dell%E2%80%99idea
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#54.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200228_accademia-perlavita.html


[13] Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre
2020), 27.

[14] Cfr ibid.

[15] Cfr ibid., 170-175.

[16] Cfr Lett. enc. Laudato si’, 177.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/intelligenza-
artificiale-e-pace/ (20/02/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#27
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#170
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#177.
https://opusdei.org/it/article/intelligenza-artificiale-e-pace/
https://opusdei.org/it/article/intelligenza-artificiale-e-pace/
https://opusdei.org/it/article/intelligenza-artificiale-e-pace/

	Intelligenza artificiale e pace

