
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (VII): Il senso
della missione (II)

Il dinamismo proprio
dell’apostolato è la carità, che è
un dono divino: «in un figlio di
Dio, amicizia e carità formano
una cosa sola: luce divina che
dà calore» (Forgia, 565). La
Chiesa cresce per mezzo della
carità dei suoi fedeli e soltanto
in un secondo tempo arrivano
la struttura e l’organizzazione,
come frutti della carità e per
essere al suo servizio.



21/09/2018

San Luca descrive a vivi tratti la vita
dei primi credenti a Gerusalemme
dopo la Pentecoste: «Ogni giorno tutti
insieme frequentavano il tempio e
spezzavano il pane a casa prendendo
i pasti con letizia e semplicità di
cuore, lodando Dio e godendo la
stima di tutto il popolo. Intanto ogni
giorno il Signore aggiungeva alla
comunità quelli che erano
salvati» (At 2, 46-48). Eppure, ben
presto sarebbero arrivate le
contrarietà: la prigione di Giovanni e
Pietro, il martirio di Stefano e, infine,
la persecuzione vera e propria.

Proprio in una situazione del genere,
l’evangelista narra una cosa
sorprendente: «quelli che erano stati
dispersi andavano per il paese e
diffondevano la parola di Dio» (At 8,
4). Ci sorprende non poco il fatto che,



pur in momenti di serio pericolo di
vita, non interruppero l’annuncio
della salvezza. Non è un caso isolato,
ma rispecchia un dinamismo
ininterrotto. Un poco oltre appare
una notizia simile: «Quelli che erano
stati dispersi dopo la persecuzione
scoppiata al tempo di Stefano erano
arrivati fin nella Fenicia, a Cipro e ad
Antiochia e non predicavano la
parola a nessuno fuorché ai
Giudei» (At 11, 19). Che cosa spingeva
quei primi fedeli a parlare del
Signore a tutti coloro che
incontravano, anche se stavano
cercando di sottrarsi a una
persecuzione? Sono spinti dalla gioia
che hanno provato e che riempie il
loro cuore: «Quello che abbiamo
veduto e udito, noi lo annunziamo
anche a voi, perché anche voi siate in
comunione con noi» (1 Gv 1, 3). Lo
annunciano con semplicità, «perché
la nostra gioia sia perfetta» (1 Gv 1,
4). L’Amore che ha attraversato il
loro cammino... deve essere



condiviso. La gioia è contagiosa. Ma
non potremmo vivere così anche noi,
cristiani di oggi?

La via dell’amicizia

Un particolare di questi racconti del
libro degli Atti è molto significativo.
Tra quanti erano stati dispersi,
«alcuni fra loro, cittadini di Cipro e di
Cirene, giunti ad Antiochia,
cominciarono a parlare anche ai
Greci, predicando la buona novella
del Signore Gesù» (At 11, 20). I
cristiani non si muovevano in
cerchie particolari, né aspettavano di
raggiungere luoghi idonei ad
annunciare la vita e la libertà che
avevano ricevuto. Ciascuno
condivideva la propria fede con
naturalezza, nell’ambiente alla
propria portata, con le persone che
Dio poneva sulla sua strada. Come
Filippo con l’etiope che ritornava da
Gerusalemme, come i coniugi Aquila
e Priscilla con il giovane Apollo (cfr. 



At 8, 26-40; 18, 24-26). L’amore di Dio
che riempiva i loro cuori li portava a
preoccuparsi di tutte queste persone,
condividendo con esse quel tesoro
«che ci rende grandi e che può
rendere più buoni e felici quelli che
lo accolgono»[1]. Se partiamo dalla
vicinanza con Dio, potremo
rivolgerci a quanti ci sono più vicini
per condividere ciò che viviamo. Non
solo, ma vorremo avvicinarci a molta
altra gente per condividere anche
con loro la vita nuova che il Signore
ci dà. In tal modo, oggi come allora, si
potrà dire che «la mano del Signore
era con loro e così un gran numero
credette e si convertì al Signore» (At
11, 21).

Una seconda idea che possiamo
prendere in considerazione alla luce
della storia è che, più che per
un’azione strutturale e organizzata,
la Chiesa cresceva – e cresce – grazie
alla carità dei suoi fedeli. La
struttura e l’organizzazione



arriveranno più tardi, proprio come
frutto di questa carità e al servizio di
essa. Nella storia dell’Opera abbiamo
visto qualcosa di simile. Coloro che
per primi seguirono san Josemaría
amavano gli altri con un affetto
sincero e questo era l’ambiente in cui
il messaggio di Dio a poco a poco si
aprì la strada. Si racconta della
prima Residenza universitaria:
«“Quelli di via Luchana 33” erano
degli amici uniti dallo stesso spirito
cristiano che il Padre trasmetteva.
Proprio per questo, chi si trovava a
suo agio nell’ambiente che si era
formato attorno a don José María e
alle persone che gli stavano accanto,
ritornava. In verità, se
nell’appartamento di via Luchana si
accedeva per invito, invece si
rimaneva per amicizia»[2].

Ci fa bene ricordare questi aspetti
della storia della Chiesa e dell’Opera
ora che, con il passare degli anni,
l’una e l’altra sono cresciute tanto



(fatte salve le proporzioni) e
corriamo il rischio di confidare più
nelle opere di apostolato che nel
lavoro che può fare ciascuna e
ciascuno. Il Prelato ce lo ha voluto
ricordare recentemente: «Le attuali
circostanze della evangelizzazione
rendono ancora più necessario, se
possibile, dare priorità al rapporto
personale, a questo aspetto
relazionale che è al centro del modo
di fare apostolato che san Josemaría
trovò nei racconti evangelici»[3].

In realtà, è naturale che sia così. Se il
dinamismo proprio dell’apostolato è
la carità che è dono di Dio, «in un
figlio di Dio, amicizia e carità
formano una cosa sola: luce divina
che dà calore»[4]. L’amicizia è amore
e, per un figlio di Dio, è autentica
carità. Ecco perché non si tratta di
cercare di avere amici per fare
apostolato, ma di fare in modo che
amicizia e apostolato siano la
manifestazione di uno stesso amore.



O meglio, «l’amicizia stessa è
apostolato; l’amicizia stessa è un
dialogo, nel quale diamo e riceviamo
luce; nel quale nascono progetti, in
una reciproca trasmissione di nuove
prospettive; nel quale ci rallegriamo
di ciò che è buono e ci sosteniamo
nelle difficoltà; nel quale ce la
godiamo, perché Dio ci vuole
contenti»[5]. Non ci resta che
domandarci: fino a che punto mi
prendo cura dei miei amici?
Condivido con loro la gioia dovuta al
fatto di sapere quanto io sono
importante per Dio? D’altra parte,
cerco di arrivare ad altre persone, a
persone che forse non hanno mai
conosciuto un credente, per
avvicinarle all’amore di Dio?

Nei crocevia del mondo

«Non è per me un vanto predicare il
vangelo; è per me un dovere: guai a
me se non predicassi il vangelo!» (1
Cor 9, 16). Queste parole di san Paolo



sono un richiamo continuo per la
Chiesa. Nello stesso modo, la
coscienza di essere stato chiamato da
Dio per una missione è un modello
sempre attuale: «Se lo faccio di mia
iniziativa, ho diritto alla ricompensa;
ma se non lo faccio di mia iniziativa,
è un incarico che mi è stato
affidato» (1 Cor 9, 17). L’apostolo
delle genti sapeva bene di essere
stato chiamato per portare il nome di
Cristo «dinanzi ai popoli, ai re e ai
figli di Israele» (At 9, 15) e per questo
sentiva una santa premura di
arrivare a tutti.

Quando lo Spirito Santo condusse
Paolo in Grecia, nel suo secondo
viaggio, il cuore gli si dilatava e si
incendiava man mano che percepiva
attorno a sé la sete di Dio. Ad Atene,
mentre aspettava i compagni che
erano rimasti a Berea, san Luca
racconta che egli «fremeva nel suo
spirito nel vedere la città piena di
idoli» (At 17, 16). Prima di tutto si



diresse, come era solito fare, verso la
sinagoga; questo gli sembrò poco e
appena gli fu possibile andò anche
nell’Areopago, finché gli stessi
ateniesi gli chiesero di esporre a tutti
«questa nuova dottrina predicata da
te» (At 17, 19). E così, nell’Areopago
di Atene, dove si incontravano le
correnti di pensiero allora più attuali
e influenti, Paolo annunciò il nome di
Cristo.

Come l’apostolo, anche noi «siamo
chiamati a contribuire, con iniziativa
e spontaneità, a migliorare il mondo
e la cultura del nostro tempo, in
modo che si aprano ai progetti di Dio
per l’umanità: cogitationes cordis
eius, i piani del suo cuore sussistono 
per tutte le generazioni (Sal 33 [32],
11)»[6]. È naturale che in molti fedeli
cristiani nasca il desiderio di
arrivare in quei luoghi che «hanno
una grande influenza per la futura
configurazione della società»[7].
Duemila anni fa erano Atene e Roma.



Oggi, quali sono questi luoghi? Vi
sono cristiani che potrebbero
portarvi «il profumo di Cristo» (2 Cor
2, 15)? E noi, non potremmo fare
qualcosa per avvicinarci a quei
luoghi, che spesso non sono neppure
luoghi fisici? Pensiamo ai grandi
spazi in cui molte persone prendono
decisioni importanti, vitali per la loro
vita...; però pensiamo anche alla
nostra città, al nostro quartiere, al
nostro posto di lavoro. Quanto può
fare, in questi luoghi, la presenza di
chi si batte per una visione più giusta
e solidale dell’essere umano, che non
fa distinzioni tra ricchi o poveri, sani
o malati, gente del luogo o stranieri…

A pensarci bene, tutto questo fa parte
della missione propria dei fedeli laici
nella Chiesa. Come ha suggerito il
Concilio Vaticano II, essi «sono da Dio
chiamati a contribuire, quasi
dall’interno a modo di fermento, alla
santificazione del mondo mediante
l’esercizio della loro funzione



propria sotto la guida dello spirito
evangelico, e in questo modo, a
rendere visibile Cristo agli altri,
principalmente con la testimonianza
della loro vita e col fulgore della fede,
della speranza e della carità»[8].
Questa chiamata, comune a tutti i
fedeli laici, si concretizza in modo
particolare in coloro che, come noi,
hanno ricevuto la vocazione all’Opus
Dei. San Josemaría descriveva
l’apostolato delle sue figlie e dei suoi
figli come «una iniezione
endovenosa nel sistema circolatorio
della società»[9]. Li vedeva
impegnati i «portare Cristo in tutti gli
ambienti in cui gli uomini agiscono:
nelle fabbriche, nei laboratori, nei
campi, nelle botteghe degli artigiani,
nelle strade delle grandi città e nei
sentieri di montagna»[10],
collocandolo, con il loro lavoro, «al
vertice di tutte le attività della
terra»[11].



Con il desiderio di mantenere vivo
questo carattere costitutivo
dell’Opera, il Prelato ci invitava, nella
sua prima lettera, a «promuovere in
tutti un grande entusiasmo
professionale: in coloro che ancora
sono studenti e devono alimentare
un grande desiderio di costruire la
società, e in coloro che esercitano
una professione; conviene che, con
rettitudine d’intenzione, stimolino la
santa ambizione di arrivare lontano
e di lasciare una traccia»[12]. Non si
tratta di «sapere tutto» per un
prurito di originalità, ma di prendere
coscienza che, per i fedeli dell’Opus
Dei, «essere aggiornati, comprendere
il mondo moderno è qualcosa di
naturale e di istintivo, perché sono
essi – con gli altri cittadini e uguali a
loro – che fanno nascere questo
mondo e gli conferiscono
modernità»[13]. È un compito
splendido, che ci richiede un
continuo impegno di uscire dal
nostro piccolo mondo e alzare gli



occhi verso l’immenso orizzonte
della salvezza: il mondo intero
aspetta la presenza vivificante dei
cristiani! Noi, invece, «quante volte ci
sentiamo strattonati per fermarci
sulla comoda riva! Ma il Signore ci
chiama a navigare al largo e a gettare
le reti in acque più profonde (cfr Lc
5,4). Ci invita a spendere la nostra
vita al suo servizio. Aggrappati a Lui
abbiamo il coraggio di mettere tutti i
nostri carismi al servizio degli altri.
Potessimo sentirci spinti dal suo
amore (cfr 2 Cor 5,14) e dire con san
Paolo: “Guai a me se non annuncio il
Vangelo!” (1 Cor 9,16)»[14].

La disponibilità a fare l’Opera

Insieme con il desiderio di portare la
salvezza a molte persone, nel cuore
dell’apostolo c’è «la preoccupazione
per tutte le Chiese» (2 Cor 11, 28).
Difficoltà nella Chiesa ce ne sono
state fin dal principio: il libro degli 
Atti racconta che Barnaba «era



padrone di un campo, lo vendette e
ne consegnò l’importo deponendolo
ai piedi degli apostoli» (At 4, 37); san
Paolo in molte sue lettere ricorda la
colletta che stava preparando per i
cristiani di Gerusalemme. Anche in
questo punto, l’Opera non è stata una
eccezione. Appena una settimana
dopo essere arrivato per la prima
volta a Roma, il 30 giugno 1946, san
Josemaría scriveva una lettera ai
membri del Consiglio Generale, che
allora risiedeva a Madrid: «Penso di
venire a Madrid quanto prima e di
ritornare poi a Roma. È necessario –
pensaci tu, Ricardo![15] – preparare
seicentomila pesetas, con la massima
urgenza. Con le nostre grandi
difficoltà, sembra una follia, eppure è
assolutamente necessario prendere
casa qui»[16]. I problemi economici
in relazione alle case di Roma erano
soltanto all’inizio e, come i primi
cristiani, i fedeli dell’Opera erano
consapevoli che riguardavano tutti
loro. Negli ultimi anni don Javier era



solito raccontare, con profonda
emozione, la storia dei due sacerdoti
che arrivarono in Uruguay per
cominciare il lavoro dell’Opus Dei.
Dopo un certo tempo che stavano nel
paese, ricevettero un donativo
sostanzioso, che li avrebbe sollevati
dalle ristrettezze in cui si trovavano.
Tuttavia non esitarono un istante e lo
inviarono per intero per la sede di
Roma.

Le difficoltà materiali non
terminarono con la vita di san
Josemaría, ma continuano e
continueranno sempre. Grazie a Dio,
le attività si moltiplicano in tutto il
mondo, e inoltre bisogna pensare a
conservare quelle già esistenti. Per
questo è ugualmente importante che
si mantenga vivo il comune senso di
responsabilità per ciò che riguarda
queste necessità. Come ci ricorda il
prelato, «il nostro amore per la
Chiesa ci spingerà a procurare le
risorse necessarie per lo sviluppo



delle attività apostoliche»[17]. Non è
soltanto questione di contribuire di
tasca nostra, ma soprattutto occorre
che questo impegno nasca dall’amore
che abbiamo per l’Opera

Lo stesso si potrebbe dire di un’altra
meravigliosa manifestazione della
nostra fede nell’origine divina della
chiamata a fare l’Opus Dei sulla
terra. Conosciamo bene la gioia che
dava a san Josemaría la donazione
gioiosa che vedeva nelle sue figlie e
nei suoi figli. In una delle sue ultime
lettere ringraziò il Signore per il fatto
che tutti avevano dimostrato una
«totale disponibilità – tenuto conto
dei doveri del loro stato personale,
nel mondo – per il servizio di Dio
nell’Opera»[18]. I momenti di
incertezza e di contestazione che si
vivevano nella Chiesa e nel mondo
mettevano in evidenza, con una luce
del tutto speciale, questa donazione
generosa: «giovani e meno giovani
sono andati di qua e di là con la più



grande naturalezza o hanno
perseverato fedeli e senza stancarsi
nel medesimo luogo, hanno cambiato
ambiente se occorreva, hanno
interrotto il proprio lavoro e hanno
messo il massimo impegno in un
lavoro diverso che in quel momento
interessava di più per motivi
apostolici; hanno imparato cose
nuove, hanno accettato con piacere
di nascondersi e scomparire, facendo
spazio ad altri: salire e
scendere»[19].

Infatti, anche se l’attività principale
dell’Opera è l’apostolato personale di
ciascuno dei suoi fedeli[20], non si
deve dimenticare che essa promuove
anche, in modo corporativo, alcune
attività sociali, educative e benefiche.
Sono manifestazioni diverse dello
stesso amore ardente che Dio ha
messo nei nostri cuori. Inoltre, la
formazione che dà l’Opera «richiede
una certa struttura»[21], ridotta ma
irrinunciabile. Lo stesso senso della



missione che ci porta ad avvicinare
molte persone e a fare in modo di
essere lievito nei centri di decisione
della vita umana, mantiene viva in
noi una sana preoccupazione per le
necessità dell’Opera intera.

Molti fedeli dell’Opus Dei – celibi o
sposati – lavorano nelle attività
apostoliche del tipo più diverso.
Alcuni si occupano delle attività di
formazione e di governo dell’Opera.
Anche se tali attività non
costituiscono l’essenza della loro
vocazione, essere disponibili a
incarichi del genere fa parte del loro
modo specifico di essere Opus Dei.
Per questo il prelato li invita ad
avere, insieme a un «grande
entusiasmo professionale», «una
disponibilità attiva e generosa per
dedicarsi, quando è necessario, con
lo stesso entusiasmo professionale,
alle attività di formazione e di
governo»[22]. Non si accettano questi
compiti come un incarico imposto,



che nulla ha da vedere con la propria
vita. Al contrario, è qualcosa che
nasce dalla consapevolezza di essere
stati chiamati da Dio per un compito
grande e, come san Paolo, di volersi
fare «servo di tutti per guadagnarne
il maggior numero» (1 Cor 9, 19).
Questi compiti sono, in realtà, un
«lavoro professionale, che richiede
una specifica e scrupolosa
abilitazione»[23]. Per questo, quando
si accettano incarichi di questo tipo si
ricevono con il senso della missione,
per viverli con il desiderio di ognuno
di contribuire con un proprio
granello di sabbia. Per la stessa
ragione, non significa che vengono
tolti dal mondo, ma, nel loro caso, è
proprio questo il loro modo di
rimanere in mezzo al mondo,
riconciliandolo con Dio, e il cardine
intorno al quale ruoterà la loro
santificazione.

Nella Chiesa primitiva i discepoli
avevano «un cuore solo e un’anima



sola» (At 4, 32). Vivevano preoccupati
gli uni degli altri, con una fraternità
incantevole: «Chi è debole, che
anch’io non lo sia? Chi riceve
scandalo, che io non ne frema?» (2
Cor 11, 29). Dal luogo in cui avevano
trovato la gioia del vangelo,
riempivano il mondo di luce. Tutti
sentivano la preoccupazione di
avvicinare molte persone alla
salvezza cristiana. Tutti volevano
collaborare al lavoro degli apostoli:
con la propria vita dedicata, con la
loro ospitalità, con aiuti materiali o
mettendosi al loro servizio, come i
compagni di viaggio di Paolo. Non è
un quadro del passato, ma una
meravigliosa realtà, che vediamo
incarnata nella Chiesa e nell’Opera, e
che siamo chiamati a incarnare oggi,
con tutta l’attualità della nostra
libera risposta al dono di Dio.

Lucas Buch



[1] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete et
Exultate, 19-III-2018, n. 131.

[2] J.L. González Gullón, DYA – La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 9.

[4] San Josemaría, Forgia, 565.

[5] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9-
I-2018, n. 14.

[6] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[7]Ibid., n. 29.

[8] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[9] San Josemaría, Istruzione 19-
III-1934, n. 42.



[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 105.

[11]Ibid., n. 183.

[12] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[13] San Josemaría, Colloqui, n. 26.

[14] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete
et Exultate, 19-III-2018, n. 130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín era
allora l’amministratore generale
dell’Opera, e dunque colui che aveva
l’incarico di occuparsi delle necessità
economiche.

[16] A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, III,
Leonardo International, Milano 2004,
p. 36.

[17] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.



[18] San Josemaría, Lettera 14-
II-1974, n. 5.

[19]Idem.

[20] cfr. San Josemaría, Colloqui, n.
51.

[21]Ibid., n. 63.

[22] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[23] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n. 9.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/il-senso-della-
missione-ii/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/il-senso-della-missione-ii/
https://opusdei.org/it/article/il-senso-della-missione-ii/
https://opusdei.org/it/article/il-senso-della-missione-ii/

	Per me, vivere è Cristo (VII): Il senso della missione (II)

