opusdei.org

I1 Papa a Cuba

Riportiamo qui man mano le
parole pronunciate dal Papa
durante il suo viaggio a Cuba.

19/09/2015

VIAGGIO APOSTOLICO DEL SANTO
PADRE FRANCESCO A CUBA

(19-22 SETTEMBRE 2015)

Saluto ai giornalisti durante il volo
per Cuba

Grazie per il benvenuto! Buongiorno.
Vi auguro un buon viaggio e un buon
lavoro. Se non sbaglio, credo che


https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-saluto-giornalisti.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-saluto-giornalisti.html

questo sia il [viaggio] piu lungo che
io faccio, un giorno in piu di quello in
Brasile... Avrete lavoro! Vi ringrazio
tanto, tanto per il lavoro che fate e
che farete. Padre Lombardi ha detto
una parola: pace. Credo che oggi il
mondo sia assetato di pace. Ci sono le
guerre, 1 migranti che fuggono,
questa ondata migratoria che viene
dalle guerre, per fuggire dalla morte,
per cercare la vita... Oggi mi sono
emozionato tanto perché a salutarmi
alla porta di Sant’Anna c’era una
delle due famiglie che sono nella
parrocchia di Sant’Anna, in Vaticano,
accolte li, siriani, profughi... Si
vedeva nel volto il dolore di questo!
Quella parola: “pace”... Io vi
ringrazio per tutto quello che voi
farete nel vostro lavoro per fare
ponti: piccoli ponti, piccoli, ma un
piccolo ponte e un altro e un altro e
un altro, fanno il grande ponte della
pace.



Buon viaggio, buon lavoro. Pregate
per me. Grazie.

Un’ultima cosa, di cui padre
Lombardi ha parlato, e che ma uno
di voi mi ha sottolineato, € questa: &
giusto che io dica e mandi un saluto
grande a tanti vostri colleghi che in
questo momento stanno lavorando e
lavoreranno negli uffici.

Discorso all'arrivo all'aeroporto
dell'Avana

[...] Come Lei, Signor Presidente, ha
ricordato, in questo anno 2015 si
celebra I’80° Anniversario dello
stabilimento delle relazioni
diplomatiche ininterrotte tra la
Repubblica di Cuba e la Santa Sede.
La Provvidenza mi permette di
arrivare oggi in questa amata
Nazione, seguendo le indelebili orme
del cammino aperto dai memorabili
viaggi apostolici che hanno compiuto
in quest’Isola i miei due
predecessori, san Giovanni Paolo I e


https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-benvenuto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150919_cuba-benvenuto.html

Benedetto XVI. So che il loro ricordo
suscita gratitudine e affetto nel
popolo e nelle Autorita di Cuba. Oggi
rinnoviamo questi legami di
cooperazione e amicizia perché la
Chiesa continui ad accompagnare ed
incoraggiare il popolo cubano nelle
sue speranze, nelle sue
preoccupazioni, con liberta e tutti i
mezzi e necessari per far giungere
Iannuncio del Regno fino alle
periferie esistenziali della societa.[...]

SANTA MESSA NELLA PLAZA DE
LA REVOLUCION A LA HABANA

I1 Vangelo ci presenta Gesu mentre fa
ai suoi discepoli una domanda
apparentemente indiscreta: «Di che
cosa stavate discutendo per la
strada?» (Mc 9,33). Una domanda che
anche oggi Egli puo farci: Di cosa
parlate quotidianamente? Quali sono
le vostre aspirazioni? «Essi — afferma
il Vangelo - tacevano. Per la strada
infatti avevano discusso tra loro chi



fosse piu grande» (Mc 9,34). I
discepoli avevano vergogna di dire a
Gesu di cosa stavano parlando. Nei
discepoli di ieri, come in noi oggi, si
puo riscontrare la medesima
discussione: “Chi e il piu
importante?”.

Gesu non insiste con la sua domanda,
non li obbliga a dirgli di che cosa
parlavano per la strada; eppure
quella domanda rimane, non solo
nella mente, ma nel cuore dei
discepoli.

“Chi é il piu importante?”. Una
domanda che ci accompagnera per
tutta la vita e alla quale saremo
chiamati a rispondere nelle diverse
fasi dell’esistenza. Non possiamo
sfuggire a questa domanda, é
impressa nel cuore. Ho sentito piu di
una volta in riunioni famigliari
domandare ai figli: “A chi volete piu
bene, al papa o alla mamma?”. E
come domandare: chi e piu



importante per voi? Questa domanda
e davvero solo un semplice gioco per
bambini? La storia dell’'umanita é
stata segnata dal modo di rispondere
a questa domanda.

Gesu non teme le domande degli
uomini; non ha paura dell’'umanita,
né dei diversi interrogativi che essa
pone. Al contrario, Egli conosce i
“recessi” del cuore umano, e come
buon pedagogo e sempre disposto ad
accompagnarci. Fedele al suo stile, fa’
propri i nostri interrogativi ed
aspirazioni e conferisce ad essi un
nuovo orizzonte. Fedele al suo stile,
riesce a dare una risposta capace di
porre una nuova sfida, spiazzando le
“risposte attese” o cio che era
apparentemente gia stabilito. Fedele
al suo stile, Gesu pone sempre in atto
la logica dell’amore. Una logica
capace di essere vissuta da tutti,
perché é per tutti.



Lontano da ogni tipo di elitarismo,
I’'orizzonte di Gesu non e per pochi
privilegiati capaci di giungere alla
“conoscenza desiderata” o a distinti
livelli di spiritualita. L’orizzonte di
Gesu e sempre una proposta per la
vita quotidiana, anche qui, nella
“nostra” isola; una proposta che fa
sempre si che la quotidianita abbia il
sapore dell’eternita.

Chi e il piu importante? Gesu &
semplice nella sua risposta: «Se uno
vuole essere il primo, sia I'ultimo di
tutti e il servitore di tutti» (Mc 9,35).
Chi vuole essere grande, serva gli
altri, e non si serva degli altri!

Sta qui il grande paradosso di Gesu. I
discepoli discutevano su chi dovesse
occupare il posto piu importante, su
chi sarebbe stato il privilegiato, su
chi sarebbe stato al di sopra della
legge comune, della norma generale,
per mettersi in risalto con un
desiderio di superiorita sugli altri.



Chi sarebbe asceso piu rapidamente
per occupare incarichi che
avrebbero dato certi vantaggi.

Gesu sconvolge la loro logica dicendo
loro semplicemente che la vita
autentica si vive nell’impegno
concreto con il prossimo. I’invito al
servizio presenta una peculiarita alla
quale dobbiamo fare attenzione.
Servire significa, in gran parte, avere
cura della fragilita. Avere cura di
coloro che sono fragili nelle nostre
famiglie, nella nostra societa, nel
nostro popolo. Sono i volti sofferenti,
indifesi e afflitti che Gesu propone di
guardare e invita concretamente ad
amare. Amore che si concretizza in
azioni e decisioni. Amore che si
manifesta nei differenti compiti che
come cittadini siamo chiamati a
svolgere. Le persone in carne e ossa
con la loro vita, la loro storia e
specialmente la loro fragilita sono
quelle che siamo invitati da Gesu a
difendere, ad assistere, a servire.



Perché essere cristiano comporta
servire la dignita dei fratelli, lottare
per la dignita dei fratelli e vivere per
la dignita dei fratelli. Per questo, il
cristiano é sempre invitato a mettere
da parte le sue esigenze, aspettative, i
suoi desideri di onnipotenza davanti
allo sguardo concreto dei piu fragili.

C’@ un “servizio” che serve; pero
dobbiamo guardarci dall’altro
servizio, dalla tentazione del
“servizio” che “si” serve. Esiste una
forma di esercizio del servizio che ha
come interesse il beneficiare i “miei”,
in nome del “nostro”. Questo servizio
lascia sempre fuori i “tuoi”,
generando una dinamica di
esclusione.

Tutti siamo chiamati dalla vocazione
cristiana al servizio che serve e ad
aiutarci a vicenda a non cadere nelle
tentazioni del “servizio che si serve”.
Tutti siamo invitati, stimolati da Gesu
a farci carico gli uni degli altri per



amore. E questo senza guardare
accanto per vedere che cosa il vicino
fa o non fa. Gesu ci dice: «Se uno
vuole essere il primo, sia I'ultimo di
tutti e il servitore di tutti» (Mc 9,35).
Non dice: “Se il tuo vicino desidera
essere il primo, che serva”.
Dobbiamo guardarci dallo sguardo
che giudica e incoraggiarci a credere
nello sguardo che trasforma, al quale
ci invita Gesu.

Questo farci carico per amore non
punta verso un atteggiamento di
servilismo, ma al contrario, pone al
centro della questione il fratello: il
servizio guarda sempre il volto del
fratello, tocca la sua carne, sente la
sua prossimita fino in alcuni casi a
“soffrirla”, e cerca la sua
promozione. Per tale ragione il
servizio non é mai ideologico, dal
momento che non serve idee, ma
persone.



Il santo Popolo fedele di Dio che vive
a Cuba e un popolo che ama la festa,
’amicizia, le cose belle. E un popolo
che cammina, che canta e loda. E un
popolo che ha delle ferite, come ogni
popolo, ma che sa stare con le
braccia aperte, che cammina con
speranza, perché la sua vocazione e
di grandezza. Oggi vi invito a
prendervi cura di questa vocazione,
a prendervi cura di questi doni che
Dio vi ha regalato, ma specialmente
voglio invitarvi a prendervi cura e a
servire la fragilita dei vostri fratelli.
Non trascurateli a causa di progetti
che possono apparire seducenti, ma
che si disinteressano del volto di chi
ti sta accanto. Noi conosciamo, siamo
testimoni della «forza
incomparabile» della risurrezione
che «produce in ogni luogo germi di
questo mondo nuovo» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 276.278).

Non dimentichiamoci della Buona
Notizia di oggi: la grandezza di un



popolo, di una nazione; la grandezza
di una persona si basa sempre su
come serve la fragilita dei suoi
fratelli. In questo troviamo uno dei
frutti di una vera umanita.

“Chi non vive per servire, non serve
per vivere”.

ANGELUS

Ringrazio il Cardinale Jaime Ortega y
Alamino, Arcivescovo di L’Avana, per
le sue gentili parole, come pure i miei
fratelli Vescovi, sacerdoti, religiosi e
fedeli laici. Saluto anche il Signor
Presidente e tutte le autorita
presenti.

Abbiamo ascoltato nel Vangelo come
i discepoli avevano paura di
interrogare Gesu quando parlava
della sua passione e morte. Li
spaventava e non potevano
comprendere I'idea di vedere Gesu
soffrire sulla croce. Anche noi siamo
tentati di fuggire dalle nostre croci e



dalle croci degli altri, di allontanarci
da chi soffre. Al termine della Santa
Messa, in cui Gesu si € nuovamente
donato a noi con il suo corpo e
sangue, rivolgiamo ora il nostro
sguardo alla Vergine, nostra Madre. E
le chiediamo che ci insegni a stare
vicino alla croce del fratello che
soffre. Che impariamo a vedere Gesu
in ogni uomo sfinito sulla strada
della vita; in ogni fratello affamato o
assetato, che e spogliato o in carcere
o malato. Insieme alla Madre, sotto la
croce, possiamo capire chi e
veramente “il piu grande”, e che cosa
significa essere uniti al Signore e
partecipare alla sua gloria.

Impariamo da Maria ad avere il
cuore sveglio e attento alle necessita
degli altri. Come ci ha insegnato alle
Nozze di Cana, siamo solleciti nei
piccoli dettagli della vita, e non
smettiamo di pregare gli uni per gli
altri, perché a nessuno manchi il



vino dell’amore nuovo, della gioia
che Gesu ci offre.

Appello per la Colombia

In questo momento mi sento in
dovere di rivolgere il mio pensiero
al’amata terra di Colombia,
«consapevole dell’importanza
cruciale del momento presente, in
cui, con sforzo rinnovato e mossi
dalla speranza, i suoi figli stanno
cercando di costruire una societa
pacifica». Che il sangue versato da
migliaia di innocenti durante tanti
decenni di conflitto armato, unito a
quello di Gesu Cristo sulla Croce,
sostenga tutti gli sforzi che si stanno
facendo, anche in questa bella Isola,
per una definitiva riconciliazione. E
cosi la lunga notte del dolore e della
violenza, con la volonta di tutti i
colombiani, si possa trasformare in
un giorno senza tramonto di
concordia, giustizia, fraternita e
amore, nel rispetto delle istituzioni e



del diritto nazionale e
internazionale, perché la pace sia
duratura. Per favore, non possiamo
permetterci un altro fallimento in
questo cammino di pace e
riconciliazione.

Vi invito ora ad unirvi a me nella
preghiera a Maria, per mettere tutte
le nostre preoccupazioni e
aspirazioni presso il Cuore di Cristo.
E in modo particolare la preghiamo
per coloro che hanno perso la
speranza, e non trovano motivi per
continuare a lottare; per quanti
soffrono l'ingiustizia, ’abbandono e
la solitudine; preghiamo per gli
anziani, 1 malati, 1 bambini e i
giovani, per tutte le famiglie in
difficolta, perché Maria asciughi le
loro lacrime, li consoli con il suo
amore di Madre, restituisca loro la
speranza e la gioia. Madre santa, ti
affido questi tuoi figli di Cuba: non
abbandonarli mai!



CELEBRAZIONE DEI VESPRI CON
SACERDOTI, CONSACRATI E
SEMINARISTI

OMELIA DEL SANTO PADRE

Cattedrale, La Habana, Domenica,
20 settembre 2015

Guarda il video
Parole pronunciate dal Santo Padre

Il Cardinale Jaime [Ortega y Alamino]
ci ha parlato di poverta, e la sorella
Yaileny [Suor Yaileny Ponce Torres,
Figlia della Carita] ci ha parlato dei
piu piccoli: “Sono tutti bambini”. Io
avevo pronta un’omelia da dire ora,
in base ai testi biblici, ma quando
parlano i profeti — e ogni sacerdote e
profeta, ogni battezzato e profeta,
ogni consacrato e profeta — e bene
ascoltare loro. E dunque consegno
I’omelia al Cardinale Jaime perché la
faccia arrivare a voi e sia pubblicata.
Poi la mediterete. E adesso parliamo


https://www.youtube.com/watch?v=HsQFo1IEUOo

un po’ su quello che hanno detto
questi due profeti.

I1 Cardinale Jaime ha dovuto
pronunciare una parola molto
scomoda, estremamente scomoda,
che va anche controcorrente rispetto
a tutta la struttura culturale, tra
virgolette, del mondo. Ha detto:
“poverta”. E I’ha ripetuta piu volte. E
penso che il Signore ha voluto che la
ascoltassimo piu volte e la
accogliessimo nel cuore. Lo spirito
mondano non la conosce, non la
vuole, la nasconde, non per pudore,
ma per disprezzo. E se deve peccare
e offendere Dio perché non venga la
poverta, lo fa. Lo spirito del mondo
non ama la via del Figlio di Dio, che
spoglio sé stesso, si fece povero, si
fece nulla, si umilio, per essere uno
di noi.

La poverta che fece paura a quel
ragazzo cosl generoso: aveva
osservato tutti 1 comandamenti, e



quando Gesu gli disse: “Ecco, vendi
tutto quello che hai e dallo ai poveri”,
si fece triste, ebbe paura della
poverta. La poverta, cerchiamo
sempre di sfuggirla, sia per cose
ragionevoli, ma sto parlando di
sfuggirla nel cuore. Saper
amministrare i beni, € un dovere,
perché i beni sono un dono di Dio,
ma quando quei beni entrano nel
cuore e incominciano a dirigere la
tua vita, allora hai perso. Non sei piu
come Gesu. Hai la tua sicurezza dove
I’aveva il giovane triste, quello che se
ne ando rattristato. Per voi,
sacerdoti, consacrati, consacrate,
credo che puo essere utile cio che
diceva sant’Ignazio — e questa non e
propaganda pubblicitaria di
famiglia! —, lui diceva che la poverta
e il muro e la madre della vita
consacrata. La madre perché genera
piu fiducia in Dio. E il muro perché la
protegge da ogni mondanita. Quante
anime distrutte! Anime generose,
come quella del giovane intristito,



che sono partiti bene e poi si sono
attaccati a quella mondanita ricca, e
sono finiti male. Vale a dire,
mediocri. Sono finiti senza amore
perché la ricchezza impoverisce, ma
impoverisce male. Ci toglie il meglio
che abbiamo, ci rende poveri
dell’unica ricchezza che conta, per
farci mettere la sicurezza in altre
cose.

Lo spirito di poverta, lo spirito di
spogliazione, lo spirito di lasciare
tutto, per seguire Gesu. Questo
lasciare tutto, non lo invento io.
Ricorre piu volte nel Vangelo. Nella
chiamata dei primi che lasciarono le
barche, le reti, e 1o seguirono. Quelli
che lasciarono tutto per seguire
Gesu. Una volta mi raccontava un
vecchio prete saggio, parlando di
quando lo spirito di ricchezza, di
mondanita ricca, entra nel cuore di
un consacrato, di un sacerdote, di un
vescovo, di un papa, di chiunque,
diceva che quando uno incomincia



ad accumulare denaro, e per
assicurarsi il futuro, certo, allora il
futuro non sta in Gesu, sta in una
compagni di assicurazione di tipo
spirituale, che io controllo. Dunque,
quando, per esempio, una
congregazione religiosa — mi diceva
lui - incomincia ad accumulare
denaro e a risparmiare, risparmiare,
Dio e cosi buono che le manda un
economo disastroso, che la manda in
fallimento. Sono tra migliori
benedizioni di Dio per la sua Chiesa,
gli economi disastrosi, perché la
rendono libera, la rendono povera.
La nostra Santa Madre Chiesa e
povera, Dio la vuole povera, come ha
voluto povera la nostra Santa Madre
Maria. Amate la poverta come una
madre. E semplicemente vi
suggerisco, se qualcuno di voi vuole
farlo, di domandarvi: come va il mio
spirito di poverta? Come va la mia
spogliazione interiore? Credo che
possa far bene alla nostra vita
consacrata, alla nostra vita



presbiterale. Dopo tutto, non
dimentichiamoci che € la prima delle
Beatitudini: “Beati i poveri in
spirito”, quelli che non sono attaccati
alla ricchezza, ai poteri di questo
mondo.

E la sorella ci parlava degli ultimi,
dei piu piccoli che, anche se sono
grandi, alla fine li trattiamo come
bambini perché si presentano come
bambini. “Il piu piccolo”. Questa e
un’espressione di Gesu. E sta nel
protocollo sul quale saremo
giudicati: “Quello che avete fatto al
piu piccolo di questi fratelli, ’avete
fatto a me” (cfr Mt 25). Ci sono servizi
pastorali che possono essere piu
gratificanti dal punto di vista umano,
senza essere cattivi o mondani, ma
quando uno cerca di dare preferenza
interiore al piu piccolo, al piu
abbandonato, al piu malato, a quello
che nessuno considera, che nessuno
vuole, al piu piccolo, e si mette al
servizio del piu piccolo, costui sta



servendo Gesu nel modo piu alto. Tu
[sirivolge alla suora] sei stata
mandata dove non volevi andare. E
hai pianto. Hai pianto perché non ti
piaceva, e questo non vuol dire che
sei una suora piagnona, no. Dio ci
liberi dalle suore piagnone! Che
stanno sempre a lamentarsi... Questo
non lo dico io, lo diceva santa Teresa,
alle sue monache. Viene da lei. Guai
a quella suora che va in giro tutto il
giorno a lamentarsi che “mi hanno
fatto un’ingiustizia”. Nel linguaggio
castigliano dell’epoca diceva: “Guai
alla suora che va dicendo: mi hanno
trattato senza ragione”. Tu hai pianto
perché eri giovane, avevi altre
aspettative, pensavi forse che in una
scuola potevi fare piu cose, e che
potevi organizzare un futuro per la
gioventu... E ti hanno mandato li:
“Casa di Misericordia”, dove la
tenerezza e la misericordia del Padre
si fa piu evidente, dove la tenerezza e
la misericordia del Padre si fa
carezza.



Quante religiose, e quanti religiosi,
bruciano - e ripeto il verbo: bruciano
—la loro vita accarezzando
“materiale” di scarto, accarezzando
quelli che il mondo scarta, quelli che
il mondo disprezza, che il mondo
preferisce non ci siano; quello che il
mondo oggi, con metodi di analisi
nuovi che esistono, quando si
prevede che puo venire con una
malattia degenerativa, si propone di
mandarlo indietro, prima che nasca.
E’ il piu piccolo. E una ragazza
giovane, piena di aspettative,
incomincia la sua vita consacrata
rendendo presente la tenerezza di
Dio nella sua misericordia. A volte
non lo capiscono, non lo sanno, ma
com’e bello per Dio, e quanto bene
puo fare, per esempio, il sorriso di
uno spastico, che non sa come farlo,
o quando ti vogliono baciare e ti
sbavano la faccia. E’ la tenerezza di
Dio, & la misericordia di Dio. O
quando sono arrabbiati e ti danno un
colpo... E bruciare la mia vita cos],



con “materiale” di scarto agli occhi
del mondo, questo non parla
solamente di una persona; ci parla di
Gesu, che, per pura misericordia del
Padre, si fece nulla, si anniento, dice
il testo della Lettera ai Filippesi,
capitolo 2. Si fece nulla. E questa
gente a cui tu dedichi la tua vita,
imitano Gesu, non perché lo hanno
voluto, ma perché il mondo li ha
portati a questo. Sono nulla e 1i si
nasconde, non li si mostra, o non li si
visita. E se possibile, e se si arriva in
tempo, li si manda indietro. Grazie
per quello che fai, e a voi, grazie a
tutte queste donne e a tante donne
consacrate, al servizio di cio che e
inutile, perché non si puo fare
nessuna impresa, non si possono
guadagnare soldi, non si puo0 portare
avanti assolutamente nulla di
“costruttivo”, tra virgolette, con
questi nostri fratelli, con i minori,
con i piu piccoli. Li risplende Gesu. E
li risplende la mia scelta per Gesu.



Grazie a te a tutti i consacrati e le
consacrate che fanno questo.

“Padre, io non sono suora, i0 non mi
curo di malati, io sono prete, e ho
una parrocchia, o aiuto un parroco.
Chi e il mio Gesu prediletto? Chi e il
piu piccolo? Chi e che mi mostra di
piu la misericordia del Padre? Dove
lo posso trovare?”. Naturalmente,
ritorno sempre al protocollo di
Matteo 25. Li trovate tutti: I’affamato,
il carcerato, il malato... L1 potete
trovarli. Ma c’e un posto privilegiato
per il sacerdote dove si manifesta
I'ultimo, il minimo, il piu piccolo, ed
e il confessionale. E li, quando
quell’'uomo, o quella donna, ti mostra
la sua miseria — attenzione!, che ¢ la
stessa che hai tu e da cui Dio ti ha
salvato, per non farti arrivare fino a
li - quando ti mostra la sua miseria,
per favore, non sgridarlo, non
punirlo, non castigarlo. Se non hai
peccato, tira la prima pietra, ma solo
a questa condizione. Se no, pensa ai



tuoi peccati. E pensa che tu puoi
essere quella persona. E pensa che
tu, potenzialmente, puoi arrivare
ancora piu in basso. E pensa che tu,
in quel momento, hai un tesoro tra le
mani, che é la misericordia del
Padre. Per favore — ai sacerdoti - :
non stancatevi di perdonare. Siate
perdonatori. Non stancatevi di
perdonare, come faceva Gesu. Non
nascondetevi dietro paure o rigidita.
Come questa suora, e tutte quelle che
fanno il suo stesso lavoro, non
perdono la calma quando trovano il
malato sporco e messo male, ma lo
servono, lo puliscono, lo curano, cosi
voi, quando arriva il penitente, non
essere maldisposto, non essere
nevrotico, non cacciarlo dal
confessionale, non sgridarlo. Gesu lo
abbracciava. Gesu lo amava. Domani
festeggiamo san Matteo. Come
rubava quello! E poi, come tradiva il
suo popolo! E dice il Vangelo che, la
sera, Gesu ando a cena con lui e altri
come lui. Sant’Ambrogio ha una



frase che mi commuove molto: “Dove
c’e misericordia, c’é lo spirito di
Gesu. Dove c’e rigidita, ci sono solo i
suoi ministri”.

Fratello sacerdote, fratello vescovo,
non abbiate paura della
misericordia. Lascia che scorra
attraverso le tue mani e il tuo
abbraccio di perdono, perché colui o
colei che sta li e il piu piccolo. E
percio é Gesu.

Questo é quello che mi viene da dire
dopo aver ascoltato questi due
profeti. Il Signore ci conceda queste
grazie che loro hanno seminato nei
nostri cuori: poverta e misericordia.
Perché li c’e Gesu.

Discorso preparato e non letto

Ci siamo riuniti in questa storica
Cattedrale di La Habana per cantare
con i salmi la fedelta di Dio verso il
suo Popolo, e ringraziarlo per la sua
presenza e la sua infinita



misericordia. Fedelta e misericordia
fatte memoria non solo nelle mura di
questa casa, ma anche in alcuni che
hanno i “capelli bianchi”, un ricordo
vivente, attualizzato, del fatto che
“infinita e la sua misericordia e la
sua fedelta dura in eterno”. Fratelli,
ringraziamo insieme il Signore!

Ringraziamo per la presenza dello
Spirito con la ricchezza dei diversi
carismi nei volti di tanti missionari
che sono venuti in queste terre,
diventando cubani tra i cubani,
segno dell’eterna misericordia del
Signore.

I1 Vangelo ci presenta Gesu in dialogo
con il Padre, ci pone nel centro
dell’intimita tra il Padre e il Figlio
divenuta preghiera. Quando si
avvicinava la sua ora, Gesu prego il
Padre per i suoi discepoli, per quelli
che stavano con Lui e per quelli che
sarebbero venuti (cfr Gv 17,20). Ci fa
pensare il fatto che, nella sua ora



cruciale, Gesu ponga nella sua
preghiera la vita dei suoi, la nostra
vita. E chiede al Padre che li
mantenga nell’'unita e nella gioia.
Gesu conosceva bene il cuore dei
suoi, conosce bene il nostro cuore.
Percio prega, chiede al Padre che non
li prenda una coscienza che tende ad
isolarsi, a rifugiarsi nelle proprie
certezze, sicurezze, nei propri spazi,
a disinteressarsi della vita degli altri,
chiudendosi in piccole “aziende
domestiche”, che rompono il volto
multiforme della Chiesa. Situazioni
che sfociano nella tristezza
individualista, in una tristezza che a
poco a poco lascia spazio al
risentimento, alla continua
lamentela, alla monotonia; «questo
non é il desiderio di Dio per noi,
questa non ¢ la vita nello

Spirito» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 2) alla quale Lui vi ha
chiamato, alla quale ci ha chiamato.
Per questo Gesu prega, chiede che la
tristezza e I'isolamento non



prevalgano nel nostro cuore. E noi
vogliamo fare lo stesso, vogliamo
unirci alla preghiera di Gesu, alle sue
parole per dire insieme: «Padre,
custodiscili nel tuo nome ... perché
siano una sola cosa, come noi» (Gv
17,11) «e la vostra gioia sia

piena» (Gv 15,11).

Gesu prega e ci invita a pregare
perché sa che ci sono cose che
possiamo ricevere solamente come
dono, cose che possiamo vivere solo
come un regalo. L’'unita e una grazia
che puo darci solo lo Spirito Santo, a
noi spetta chiederla e mettere a
disposizione il meglio di noi stessi
per essere trasformati da questo
dono.

E’ frequente confondere unita con
uniformita, con un fare, sentire e
dire tutti le stesse cose. Questo non e
unita, ma omogeneita. Questo
significa uccidere la vita dello Spirito,
uccidere i carismi che Egli ha



distribuito per il bene del suo Popolo.
L'unita si vede minacciata ogni volta
che vogliamo rendere gli altri a
nostra immagine e somiglianza. Per
questo 'unita € un dono, non é
qualcosa che si possa imporre a forza
0 per decreto. Sono lieto di vedervi
qui, uomini e donne di diverse
generazioni, contesti, esperienze di
vita differenti, uniti per la preghiera
in comune. Chiediamo a Dio che
faccia crescere in noi il desiderio di
prossimita. Che possiamo essere
prossimi, stare vicini, con le nostre
differenze, propensioni, stili, pero
vicini. Con le nostre discussioni, le
nostre “litigate”, parlando di fronte e
non alle spalle. Che siamo pastori
vicini al nostro popolo, che ci
lasciamo mettere in discussione,
interrogare dalla nostra gente. I
conflitti, le discussioni nella Chiesa
sono auspicabili e, oserei dire,
addirittura necessarie. Segno che la
Chiesa é viva e lo Spirito continua ad
agire e continua a renderla



dinamica. Guai a quelle comunita
dove non c’@ un si o0 un no! Sono
come quegli sposi che non discutono
piu perché hanno perso l'interesse,
hanno perso ’amore.

In secondo luogo, il Signore prega
perché noi siamo riempiti della
stessa “gioia perfetta” che Egli
possiede (cfr Gv 17,13). La gioia dei
cristiani, e specialmente dei
consacrati € un segno molto chiaro
della presenza di Cristo nella loro
vita. Quando ci sono volti tristi & un
segnale di allarme, di qualcosa che
non va bene. E Gesu fa questa
richiesta al Padre nientemeno che
prima di recarsi all’orto degli ulivi,
quando deve rinnovare il suo “fiat”.
Non dubito che tutti voi dobbiate
portare il peso di non pochi sacrifici
e che per alcuni, da decenni, i
sacrifici siano stati duri. Gesu prega,
anch’Egli a partire dal suo sacrificio,
perché noi non perdiamo la gioia di
sapere che Egli vince il mondo.



Questa € la certezza che ci spinge
giorno dopo giorno a riaffermare la
nostra fede. «Egli - con la sua
preghiera, sul volto del nostro Popolo
- cl permette di alzare la testa e
ricominciare, con una tenerezza che
mai ci delude e che sempre puo
restituirci la gioia» (Esort. ap.
Evangelii gaudium, 3).

Quanto e importante, che preziosa
testimonianza per la vita del popolo
cubano e quella di irradiare sempre
e dappertutto questa gioia,
nonostante le stanchezze, gli
scetticismi, a volte anche la
disperazione, che & una tentazione
molto pericolosa che atrofizza
I’animal!

Fratelli, Gesu prega perché siamo
una cosa sola e la sua gioia rimanga
in noi. Facciamo la stessa cosa:
uniamoci gli uni agli altri in
preghiera.



SALUTO DEL SANTO PADRE Al
GIOVANI DEL CENTRO CULTURALE
PADRE FELIX VARELA

La Habana, Domenica, 20
settembre 2015

Parole pronunciate dal Santo Padre

Voi siete in piedi e io sto seduto. Che
vergogna! Ma, sapete perché sto
seduto? Perché ho preso appunti di
alcune cose che ha detto il nostro
compagno e delle quali voglio
parlarvi. Una parola si € imposta con
forza: sognare. Uno scrittore
latinoamericano diceva che noi
uomini abbiamo due occhi, uno di
carne e uno di vetro. Con ’occhio di
carne vediamo cio che guardiamo.
Con l’occhio di vetro vediamo cio che
sogniamo. Bello, vero?

Nell’obiettivita della vita deve
entrare la capacita di sognare. E un
giovane che non e capace di sognare
e recintato in sé stesso, e chiuso in sé



stesso. Tutti sognano cose che non
accadranno mai... Ma sognale,
desiderale, cerca orizzonti, apriti,
apriti a cose grandi. Non so se a Cuba
si usa la parola, ma noi argentini
diciamo “no te arrugues”, non tirarti
indietro, apriti. Apriti e sogna. Sogna
che il mondo con te puo essere
diverso. Sogna che se darai il meglio
di te, aiuterai a far si che questo
mondo sia diverso. Non lo
dimenticate, sognate. A volte vi
lasciate trasportare e sognate troppo,
e la vita vi taglia la strada. Non
importa, sognate. E raccontate 1
vostri sogni. Raccontate, parlate delle
cose grandi che desiderate, perché
piu grande e la capacita di sognare —
e la vita ti lascia a meta strada —, piu
cammino hai percorso. Percio, prima
di tutto sognare.

Hai detto una piccola frase che avevo
scritto qui durante I’intervento, ma
I’ho sottolineata e ho preso qualche
appunto: che sappiamo accogliere e



accettare chi la pensa diversamente.
In realta noi, a volte, siamo chiusi. Ci
mettiamo nel nostro piccolo mondo:
“O e cosi, o niente”. E sei andato
oltre: che non ci chiudiamo nelle
conventicole delle ideologie o delle
religioni. Che possiamo crescere di
fronte agli individualismi. Quando
una religione diventa conventicola,
perde il meglio che ha, perde la sua
realta di adorare Dio, di credere in
Dio. E una conventicola. E una
conventicola di parole, di preghiere,
di “io sono buono, tu sei cattivo”, di
prescrizioni morali. E quando io ho
la mia ideologia, il mio modo di
pensare e tu hai il tuo, mi chiudo in
questa conventicola dell’ideologia.

Cuori aperti, menti aperte. Se la
pensi in modo diverso da me, perché
non ne parliamo? Perché stiamo
sempre a litigare su cio che ci separa,
su cio in cui siamo diversi? Perché
non ci diamo la mano in cio che
abbiamo in comune? Dobbiamo



avere il coraggio di parlare di quello
che abbiamo in comune. E dopo
possiamo parlare di quello che di
diverso abbiamo o pensiamo. Ma
dico parlare. Non dico litigare. Non
dico chiuderci. Non dico
“spettegolare”, come hai detto tu. Ma
cio e possibile solo quando ho la
capacita di parlare di cio che ho in
comune con l’altro, di cio per cui
siamo capaci di lavorare insieme. A
Buenos Aires — in una parrocchia
nuova, in una zona molto, molto
povera — un gruppo di giovani
universitari stava costruendo alcuni
locali parrocchiali. E il parroco mi ha
detto: “Perché non vieni un sabato e
cosi te i presento?”. Si dedicavano a
costruire il sabato e la domenica.
Erano ragazzi e ragazze
dell’universita. Sono andato e li ho
visti, e me 1i hanno presentati:
“Questo e l’architetto, e ebreo, questo
€ comunista, questo e cattolico
praticante, questo é...”. Erano tutti
diversi, ma tutti stavano lavorando



insieme per il bene comune. Questa
si chiama amicizia sociale, cercare il
bene comune. L'inimicizia sociale
distrugge. E una famiglia si distrugge
per 'inimicizia. Un paese si distrugge
per 'inimicizia. Il mondo si distrugge
per I'inimicizia. E 'inimicizia piu
grande é la guerra. Oggigiorno
vediamo che il mondo si sta
distruggendo per la guerra. Perché
sono incapaci di sedersi e parlare:
“Bene, negoziamo. Che cosa
possiamo fare in comune? In quali
cose cederemo? Ma non uccidiamo
altra gente”. Quando c’é divisione, c’e
morte. C’é morte nell’anima, perché
stiamo uccidendo la capacita di
unire. Stiamo uccidendo I’amicizia
sociale. Questo vi chiedo oggi: siate
capaci di creare ’amicizia sociale.

Poi c’é un’altra parola che hai detto.
La parola speranza. I giovani sono la
speranza di un popolo. Questo lo
sentiamo dire dappertutto. Ma che
cos’@ la speranza? E essere ottimisti?



No. L’ottimismo é uno stato d’animo.
Domani ti alzi col mal di fegato e non
sei ottimista, vedi tutto nero. La
speranza e qualcosa di piu. La
speranza e sofferta. La speranza sa
soffrire per portare avanti un
progetto, sa sacrificarsi. Tu sei
capace di sacrificarti per un futuro o
vuoi solo vivere il presente e che
quelli che verranno si arrangino? La
speranza e feconda. La speranza da
vita. Tu sei capace di dare vita, o
diventerai un ragazzo o una ragazza
spiritualmente sterile, incapace di
creare vita per gli altri, incapace di
creare amicizia sociale, incapace di
creare patria, incapace di creare
grandezza? La speranza e feconda.
La speranza si da nel lavoro. Voglio
ricordare qui un problema molto
grave che si sta vivendo in Europa,
cioé il gran numero di giovani che
non ha lavoro. Ci sono Paesi in cui la
percentuale dei giovani dai 25 anni
in giu disoccupati € del 40%. Penso a
un Paese. In un altro paese del 47 %,



e in un altro ancora del 50%. E chiaro
che un popolo che non si preoccupa
di dare lavoro ai giovani, un popolo -
e quando dico popolo non dico
governi —, un intero popolo che non
si preoccupa della gente, che questi
giovani lavorino, questo popolo non
ha futuro.

I giovani entrano a far parte della
cultura dello scarto. E tutti sappiamo
che oggi, in questo impero del dio
denaro, si scartano le cose e si
scartano le persone. Si scartano i
bambini perché non li si vuole o
perché li si uccide prima che
nascano. Si scartano gli anziani - sto
parlando del mondo, in generale —, si
scartano gli anziani perché non
producono piu. In alcuni Paesi, c’é la
legge sull’eutanasia, ma in tanti altri
c’e un’eutanasia nascosta, occulta. Si
scartano i giovani perché non si da
loro lavoro. Allora, che cosa resta a
un giovane senza lavoro? Se un
Paese non inventa, se un popolo non



inventa possibilita di lavoro per i
suoi giovani, a quel giovane restano
solo o le dipendenze o il suicidio, o
andare in giro a cercare eserciti di
distruzione per creare guerre.
Questa cultura dello scarto sta
facendo del male a tutti noi, ci toglie
la speranza. Ed e quello che hai
chiesto per i giovani: vogliamo
speranza. Speranza che é sofferta, e
laboriosa, e feconda. Ci da lavoro e ci
salva dalla cultura dello scarto. E
questa speranza convoca, convoca
tutti, perché un popolo che sa
autoconvocarsi per guardare al
futuro e costruire I’amicizia sociale -
come ho gia detto, anche se si pensa
in modi diversi —, questo popolo ha
speranza.

E se io incontro un giovane senza
speranza - I’ho gia detto una volta —
quel giovane e un “pensionato”. Ci
sono giovani che sembrano andare in
pensione a 22 anni. Sono giovani con
una tristezza esistenziale. Sono



giovani che hanno puntato la loro
vita sul disfattismo di base. Sono
giovani che silamentano. Sono
giovani che fuggono dalla vita. Il
cammino della speranza non é facile
e non si puo percorrere da soli. C’e
un proverbio africano che dice: “Se
vuoi andare in fretta, vai solo, ma se
vuoi arrivare lontano, vai
accompagnato”. E io voglio che voi,
giovani cubani, anche se la pensate
in modo diverso, anche se avete
punti di vista diversi, andiate in
compagnia, insieme, cercando la
speranza, cercando il futuro e la
nobilta della patria.

Abbiamo iniziato con la parola
“sognare”, e voglio concludere con
un’altra espressione che mi hai detto
e che 10 uso spesso: la cultura
dell’incontro. Per favore, non
dividiamoci tra noi. Andiamo
insieme, uniti, anche se la pensiamo
diversamente, anche se sentiamo
diversamente. Ma c’é qualcosa che e



superiore a noi, € la grandezza del
nostro popolo, e la grandezza della
nostra patria, ed € a questa bellezza,
a questa dolce speranza della patria,
che dobbiamo arrivare. Grazie.

Bene, vi saluto augurandovi ogni
bene, augurandovi... tutto quello che
vi ho detto. Ve lo auguro. Preghero
per voi. E vi chiedo di pregare per
me. E se qualcuno di voi non é
credente — e non puo pregare perche
non e credente — che almeno mi
auguri cose buone. Che Dio vi
benedica, vi faccia procedere lungo
questo cammino di speranza verso la
cultura dell’incontro, evitando quelle
conventicole di cui ha parlato il
nostro compagno. E che Dio vi
benedica tutti.

Discorso preparato e non letto
Cari amici,

Provo una grande gioia nel poter
stare con voi proprio qui in questo



Centro Culturale, cosi significativo
per la storia di Cuba. Rendo grazie a
Dio per avermi concesso
I’opportunita di avere quest’incontro
con tanti giovani che, col proprio
lavoro, studio e preparazione, stanno
sognando e anche gia realizzando il
domani di Cuba.

Ringrazio Leonardo per le sue parole
di saluto, e specialmente perché, pur
potendo parlare di molte altre cose,
certamente importanti e concrete,
come le difficolta, le paure, i dubbi -
tanto reali e umani -, ci ha parlato di
speranza, di quei sogni e aspirazioni
che sono fortemente impressi nel
cuore dei giovani cubani, al di 1a
delle loro differenze di formazione,
di cultura, di fede e di idee. Grazie,
Leonardo, perché io stesso, quando
guardo voi, la prima cosa che mi
viene nella mente e nel cuore ¢ la
parola speranza. Non posso
concepire un giovane che non si
muova, che rimanga bloccato, che



non abbia sogni né ideali, che non
aspiri a qualcosa di piu.

Ma qual é la speranza di un giovane
cubano in quest’epoca della storia?
Né piu né meno che quella di
qualsiasi altro giovane di qualsiasi
parte del mondo. Perché la speranza
ci parla di una realta che é radicata
nel profondo dell’essere umano,
indipendentemente dalle circostanze
concrete e dai condizionamenti
storici in cui vive. Ci parla di una
sete, di un’aspirazione, di un anelito
di pienezza, di vita realizzata, di un
misurarsi con cio che é grande, con
cio che riempie il cuore ed eleva lo
spirito verso cose grandi, come la
verita, la bonta e la bellezza, la
giustizia e ’amore. Senza dubbio,
questo comporta un rischio. Chiede
di essere disposti a non lasciarsi
sedurre da cio che e passeggero e
caduco, da false promesse di felicita
vuota, di piacere immediato ed
egoista, di una vita mediocre,



centrata su se stessi, e che lascia nel
cuore solo tanta tristezza e
amarezza. No, la speranza é audace,
sa guardare oltre la comodita
personale, le piccole sicurezze e
compensazioni che restringono
I’orizzonte, per aprirsi a grandi ideali
che rendono la vita piu bella e
dignitosa. Io chiederei a ciascuno di
voi: Cos’e che muove la tua vita? Cosa
c’e nel tuo cuore, in cui abitano le tue
aspirazioni? Sei disposto a rischiare
sempre per qualcosa di piu grande?

Qualcuno di voi potrebbe dirmi: “Si,
Padre, ’attrazione per questi ideali e
grande. Sento il loro richiamo, la loro
bellezza, 1o splendore della loro luce
nella mia anima. Ma, nello stesso
tempo, la realta della mia debolezza
e delle mie poche forze € molto
pesante perché io riesca a decidermi
a percorrere il cammino della
speranza. La meta é molto alta e le
mie forze sono poche. Meglio
accontentarsi di poco, di cose forse



meno grandi pero piu realiste, piu
alla portata delle mie possibilita”.
Comprendo questa reazione, e
normale sentire il peso di quanto e
arduo e difficile, tuttavia, attenti a
non cadere nella tentazione della
delusione, che paralizza I'intelligenza
e la volonta, e a non lasciarci
prendere dalla rassegnazione, che é
un pessimismo radicale di fronte ad
ogni possibilita di raggiungere i
nostri sogni. Questi atteggiamenti
alla fine sfociano o in una fuga dalla
realta verso paradisi artificiali o in
un trincerarsi nell’egoismo
personale, in una specie di cinismo,
che non vuole ascoltare il grido di
giustizia, di verita e di umanita che si
leva intorno a noi e dentro di noi.

Ma che fare? Come trovare vie di
speranza nella situazione in cui
viviamo? Come fare perché questi
sogni di pienezza, di vita autentica, di
giustizia e verita, siano una realta
nella nostra vita personale, nel



nostro paese e nel mondo? Penso che
ci sono tre idee che possono essere
utili per tenere viva la speranza.

La speranza, un cammino fatto di
memoria e discernimento. La
speranza e la virtu di colui che é in
cammino e si dirige da qualche
parte. Non e dunque un semplice
camminare per il gusto di
camminare, bensi ha un fine, una
meta, che & quella che da senso e
illumina la strada. Nello stesso
tempo, la speranza si nutre della
memoria, comprende con il suo
sguardo non solo il futuro ma anche
il passato e il presente. Per
camminare nella vita, oltre a sapere
dove vogliamo andare, € importante
sapere anche chi siamo e da dove
veniamo. Una persona o un popolo
che non ha memoria e cancella il suo
passato, corre il rischio di perdere la
sua identita e rovinare il suo futuro.
E necessaria pertanto la memoria di
cio che siamo, di cio che costituisce il



nostro patrimonio spirituale e
morale. Credo che questa sia
I’esperienza e I'insegnamento di quel
grande cubano che é stato Padre
Félix Varela. Ed é necessario anche il
discernimento, perché é essenziale
aprirsi alla realta e saperla leggere
senza timori e pregiudizi. Non
servono le letture parziali o
ideologiche, che deformano la realta
affinché entri nei nostri piccoli
schemi prestabiliti, provocando
sempre delusione e disperazione.
Discernimento e memoria, perché il
discernimento non e cieco, ma si
realizza sulla base di solidi criteri
etici, morali, che aiutano a
discernere cio che € buono e giusto.

La speranza, un cammino
accompagnato. Dice un proverbio
africano: «Se vuoi andare in fretta,
vai da solo; se vuoi andare lontano,
vai in compagnia». L’isolamento o la
chiusura in sé stessi non generano
mai speranza, invece la vicinanza e



I'incontro con l’altro si. Da soli non
arriviamo da nessuna parte. E con la
esclusione non si costruisce un
futuro per nessuno, neanche per sé
stessi. Un cammino di speranza esige
una cultura dell’incontro, del dialogo,
che superi i contrasti e il confronto
sterile. Percio e fondamentale
considerare le differenze nel modo di
pensare non come un rischio, ma
come una ricchezza e un fattore di
crescita. Il mondo ha bisogno di
questa cultura dell’incontro, ha
bisogno di giovani che vogliano
conoscersi, che vogliano amarsi, che
vogliano camminare uniti e costruire
un paese come lo sognava José Marti:
«Con tutti e per il bene di tutti».

La speranza, un cammino solidale.
La cultura dell’incontro deve
condurre naturalmente a una cultura
della solidarieta. Apprezzo molto
quanto ha detto Leonardo all’inizio
quando ha parlato della solidarieta
come forza che aiuta a superare ogni



ostacolo. Effettivamente, se non c’e
solidarieta non c’e futuro per nessun
Paese. In cima a qualsiasi altra
considerazione o interesse, ci
dev’essere la preoccupazione
concreta e reale per ’essere umano,
che puo essere mio amico, mio
compagno, o anche qualcuno che la
pensa in modo diversa, che ha le sue
idee, ma che € un essere umano e un
cubano tanto quanto me. Non basta
la semplice tolleranza, occorre
andare oltre e passare da un
atteggiamento diffidente e difensivo
a uno di accoglienza, di
collaborazione, di servizio concreto e
di aiuto effettivo. Non abbiate paura
della solidarieta, del servizio, del
dare la mano all’altro in modo che
nessuno sia lasciato fuori dalla
strada.

Questa strada della vita e illuminata
da una speranza piu alta: quella che
ci viene dalla fede in Cristo. Egli si &
fatto nostro compagno di viaggio, e



non solo ci incoraggia ma ci
accompagna, sta al nostro fianco e ci
tende la sua mano di amico. Egli, il
Figlio di Dio, ha voluto farsi uno
come noi, per percorrere anche la
nostra strada. La fede nella sua
presenza, il suo amore e la sua
amicizia, accendono e illuminano
tutte le nostre speranze e illusioni.
Con Lui, impariamo a discernere la
realta, a vivere I’'incontro, a servire
gli altri e a camminare nella
solidarieta.

Cari giovani cubani, se Dio stesso e
entrato nella nostra storia e si e fatto
uomo in Gesu, si € caricato sulle
spalle la nostra debolezza e il nostro
peccato, non abbiate paura della
speranza, non abbiate paura del
futuro, perché Dio scommette su di
voi, crede in voi, spera in voi.

Cari amici, grazie per questo
incontro. La speranza in Cristo
vostro amico vi guidi sempre nella



vostra vita. E, per favore, non
dimenticatevi di pregare per me. Il
Signore vi benedica!

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/il-papa-a-cuba/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/il-papa-a-cuba/
https://opusdei.org/it/article/il-papa-a-cuba/

	Il Papa a Cuba

