
opusdei.org

Perché il
matrimonio è un
"mistero"?

Il matrimonio non è una
creazione culturale, ma una
realtà naturale che risponde al
modo di essere persona, uomo e
donna. In questo articolo si
approfondisce perché il
matrimonio comporta la
donazione totale al coniuge e
perché per la Chiesa esso è un
"mistero".

26/02/2020



La realtà umana del matrimonio

Il matrimonio è una realtà naturale
che risponde al modo di essere
persona, uomo e donna. In tal senso
la Chiesa insegna che “Dio stesso è
l'autore del matrimonio (GS 48, 1). La
vocazione al matrimonio è iscritta
nella natura stessa dell'uomo e della
donna, quali sono usciti dalla mano
del Creatore"[1].

In sostanza, non si tratta di una
creazione culturale, perché soltanto
il matrimonio riflette pienamente la
dignità dell'unione tra uomo e
donna. Le sue caratteristiche non
sono state stabilite da nessuna
religione, società, legislazione o
autorità umana; né sono state scelte
per configurare diversi modelli
matrimoniali e familiari secondo le
preferenze del momento.

Nei disegni di Dio, il matrimonio 
segue la natura umana, le sue
proprietà ne sono il riflesso.



Che cos'è il patto coniugale?

Il matrimonio non nasce neppure da
un certo tipo di accordo fra due
persone che vogliono stare insieme
più o meno stabilmente. Nasce da un 
patto coniugale: dall'atto libero
mediante il quale una donna e un
uomo si danno e si ricevono
reciprocamente per essere
matrimonio, fondamento e origine di
una famiglia.

La totalità di questa donazione
reciproca è la chiave di ciò in cui
consiste il matrimonio, perché da
essa derivano le sue qualità
essenziali e i fini che gli sono propri.

Esattamente per questo è una 
donazione irrevocabile. I coniugi non
sono più i padroni esclusivi di sé
negli aspetti coniugali, e finiscono
con l'appartenere l'uno all'altro tanto
come a se stesso. Uno si deve all'altro:
non soltanto si trovano accasati, ma 
sono sposi. La loro identità personale



è stata modificata dalla relazione con
l'altro, e questo li vincola “finché
morte non li separi". Questa unità dei
due è la più intima che esiste sulla
terra. Non è più in loro potere
rinunciare a essere sposo o sposa,
perché sono diventati “una carne
sola"[2].

Una volta nato, il vincolo tra gli sposi
non dipende più dalla loro volontà,
ma dalla natura – in definitiva, da
Dio Creatore – che li ha uniti. La loro
libertà non si riferisce più alla
possibilità di essere o non essere
sposi, ma a quella di adoperarsi o no
a vivere conforme alla verità di ciò
che sono.

Perché la donazione nel
matrimonio è totale?

In realtà, soltanto una donazione che
sia dono totale di sé e un'accettazione
anch'essa totale rispondono alle
esigenze della dignità della persona.



Questa totalità non può essere altro
che esclusiva: è impossibile se
avviene un cambiamento simultaneo
o alternativo nella coppia, mentre i
due coniugi sono in vita.

Richiede anche la donazione e
l'accettazione di ciascuno nel loro
futuro: la persona cresce nel tempo,
non si esaurisce in un episodio. È
possibile donarsi totalmente soltanto
se per sempre. Questa donazione
totale è un'affermazione di libertà di
entrambi i coniugi.

Totalità significa, inoltre, che ogni
sposo dona la propria persona e
riceve la persona dell'altro, non in
modo selettivo, ma in tutte le sue
dimensioni con un significato
coniugale.

In sostanza, il matrimonio è l'unione
di un uomo e di una donna basata
sulla differenza e sulla
complementarietà sessuale, che –
non per caso – è la via naturale della



trasmissione della vita (aspetto
indispensabile perché si stabilisca la 
totalità). Il matrimonio è
potenzialmente fecondo per natura:
questo è il fondamento naturale della
famiglia.

Donazione reciproca, esclusiva,
perpetua e feconda sono le
caratteristiche proprie dell'amore tra
uomo e donna nella sua pienezza
umana di significato.

La riflessione cristiana le ha
chiamate fin dall'antichità proprietà
essenziali (unità e indissolubilità) e 
fini (il bene degli sposi e quello dei
figli) non per imporre
arbitrariamente un modello di
matrimonio, ma per cercare di
esprimere a fondo la verità “del
principio"[3].

Ecco perché, per la Chiesa, il
matrimonio è mistero



L'intima comunità di vita e di amore
che si fonda sull'alleanza
matrimoniale di un uomo e una
donna riflette la dignità della
persona umana e la sua vocazione
radicale all'amore e, di conseguenza,
alla felicità. Il matrimonio, già nella
sua dimensione naturale, possiede
un certo carattere sacro. Per questo
motivo la Chiesa parla del mistero
del matrimonio[4].

Dio stesso, nella Sacra Scrittura, si
serve dell'immagine del matrimonio
per farsi conoscere ed esprimere il
suo amore per gli uomini[5]. L'unità
dei due sposi, creati a immagine di
Dio, contiene in certo qual modo la
somiglianza divina e ci aiuta a
intravedere il mistero dell'amore di
Dio, che sfugge alla nostra
conoscenza diretta[6].

La creatura umana, però, è rimasta
profondamente condizionata dalle
ferite del peccato. E anche il



matrimonio si è visto oscurato e
sconvolto[7]. Questo spiega gli errori,
teorici e pratici, che si fanno intorno
alla sua verità.

Malgrado tutto, la verità della
creazione permane radicata nella
natura umana[8], in modo tale che le
persone di buona volontà si sentono
propense a non adeguarsi a una
versione ridotta dell'unione tra un
uomo e una donna. Questo autentico
senso dell'amore – pur tra le
difficoltà che incontra – permette a
Dio, fra gli altri modi, di farsi
conoscere e di compiere
gradatamente il suo piano di
salvezza, che culmina in Cristo.

Il matrimonio redento da Cristo

Nella sua predicazione Gesù insegna
in un modo nuovo e definitivo la
verità originaria del matrimonio[9].
La “durezza di cuore", conseguenza
della caduta, rendeva incapaci a 
comprendere interamente le esigenze



della donazione coniugale e a 
considerarle realizzabili.

Ma arrivata la pienezza dei tempi, il
Figlio di Dio “rivela la verità
originaria del matrimonio, la verità
del 'principio' e, liberando l'uomo
dalla durezza del cuore, lo rende
capace di realizzarla
interamente"[10], perché “seguendo
Cristo, rinnegando se stessi,
prendendo su di sé la propria croce,
gli sposi potranno 'capire' il senso
originale del matrimonio e viverlo
con l'aiuto di Cristo"[11].

Il matrimonio, sacramento della
Nuova Legge

Nel costituire in sacramento il
matrimonio tra battezzati[12], Gesù
porta a una pienezza nuova,
soprannaturale, il suo significato
nella creazione e sotto la Legge
Antica, una pienezza alla quale era
già ordinato interiormente[13].



Il matrimonio sacramentale diventa
il canale attraverso il quale i coniugi
ricevono l'azione santificatrice di
Cristo, non soltanto individualmente
come battezzati, ma con la
partecipazione della unità dei due
nella Nuova Alleanza con cui Cristo
si è unito alla Chiesa[14]. Il Concilio
Vaticano II ne parla come
“l'immagine e la partecipazione del
patto d'amore del Cristo e della
Chiesa"[15].

Questo significa, fra le altre cose, che
l'unione degli sposi con Cristo non è 
estrinseca (vale a dire, come se il
matrimonio fosse una delle tante
situazioni della vita), ma intrinseca:
avviene attraverso l'efficacia
sacramentale, santificatrice, della
stessa realtà matrimoniale[16]. Dio
va incontro agli sposi e rimane con
loro come garante del loro amore
coniugale e dell'efficacia della loro
unione per fare presente tra gli
uomini il suo Amore.



Infatti, il sacramento non è tanto lo 
sposalizio, quanto il matrimonio, vale
a dire, la “unità dei due", che è il
“segno permanente" (data la sua
unità indissolubile) dell'unione di
Cristo con la sua Chiesa. Ecco perché
la grazia del sacramento
accompagnerà i coniugi durante
l'intera esistenza[17].

In tal modo, “il contenuto della
partecipazione alla vita di Cristo è
anch'esso specifico: l'amore
coniugale comporta una totalità in
cui entrano tutte le componenti della
persona [...]. In una parola, si tratta
di caratteristiche normali di ogni
amore coniugale naturale, ma con un
significato nuovo che non solo le
purifica e le consolida, ma le eleva al
punto di farne l'espressione di valori
propriamente cristiani"[18].

Ben presto la considerazione di
questo significato pieno del
matrimonio, alla luce della fede e con



le grazie che il Signore gli concedeva
per comprendere il valore della vita
ordinaria nei piani di Dio, portò san
Josemaría a intenderlo come una
vera e propria vocazione cristiana:
“Gli sposi sono chiamati a santificare
il loro matrimonio e a santificare se
stessi in questa unione.
Commetterebbero perciò un grave
errore se edificassero la propria
condotta spirituale volgendo le spalle
alla famiglia o al margine di
essa"[19].

Jorge Miras

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1603.

[2]Mt 19, 6.

[3] Benedetto XVI, Discorso ai
fidanzati, Ancona, 11-IX-2011.



[4] Cfr. Mt 19, 4.8.

[5] Cfr. Ef 5, 22-23.

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1602.

[7] Cfr. Benedetto XVI, Deus Caritas
est, n. 11.

[8] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1608.

[9] Cfr. ibid.

[10] Cfr. Mt 19, 3-4.

[11] San Giovanni Paolo II, Familiaris
consortio, n. 13.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1615.

[13] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1617.

[14] Cfr. San Giovanni Paolo II, 
Familiaris consortio, n. 13.



[15] Cfr. Ef 2, 25-27.

[16] Gaudium et spes, n. 48.

[17] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1638 ss.

[18] Cfr. San Giovanni Paolo II, 
Familiaris consortio, n. 56.

[19] San Giovanni Paolo II, Familiaris
consortio, n. 13.

[20] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 23.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/il-mistero-del-
matrimonio/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/il-mistero-del-matrimonio/
https://opusdei.org/it/article/il-mistero-del-matrimonio/
https://opusdei.org/it/article/il-mistero-del-matrimonio/

	Perché il matrimonio è un "mistero"?

