
opusdei.org

Il dono della libertà

San Josemaría fonda sulla
capacità umana di decidere
liberamente la manifestazione
più evidente di una dignità che
rende capaci di rispondere
volontariamente alle richieste
divine. Su questa solida base
antropologica, egli riconosce la
realtà di una liberazione
incomparabilmente più
radicale di quella sognata dalle
utopie ideologiche.

12/12/2012



Il pensiero razionalista ha dei
paradossi strutturali come il
paradosso della libertà. Da un lato,
infatti, difende giustamente la
libertà, dall’altro molti pensatori
eredi del razionalismo finiscono per
negare che l’uomo sia realmente
libero. In questo clima culturale,
spicca la forte personalità di san
Josemaría che - senza badare ai
timori contrapposti di coloro che
diffidano di una libertà apertamente
proclamata - fonda sulla capacità
umana di decidere liberamente la
manifestazione più evidente di una
dignità che rende capaci di
rispondere volontariamente alle
richieste divine, che rende possibile
un dialogo fiducioso con Dio e con gli
uomini, senza fare discriminazioni di
razza e di cultura. Su questa solida
base antropologica, egli riconosce la
realtà di una liberazione
incomparabilmente più radicale di
quella sognata dalle utopie
ideologiche, poiché essa rappresenta



la libertà con cui Cristo ci ha liberati
(1): la liberazione guadagnata da
Cristo sulla Croce.

Si potrebbe insinuare che questa
affermazione di libertà sia
incompatibile con l’impegno che
anche i comuni cristiani hanno di
donarsi a Dio. Tuttavia san Josemaría
non solo evitò di cadere in questa
falsa dialettica, ma formulò una
proposta audace secondo la quale è
proprio la libertà personale a
rendere possibile l’impegno: «Niente
di più falso» affermava, «che opporre
la libertà al dono di sé poiché tale
dono è conseguenza della
libertà» (2). Emerge qui un punto
cruciale del suo pensiero, che lo pone
al di là delle teorie moderne sulla
libertà originate dal non aver saputo
scorgere questa precisa relazione.
San Josemaría non ha nessun timore
della retta autonomia del
comportamento umano; colloca anzi
la capacità di autodeterminazione



alla radice stessa della suprema
dimostrazione di libertà, con la
quale, liberandosi dai vincoli
dell’egoismo, una persona si mette
con fiducia nelle mani di suo Padre
Dio. Il dono della libertà che il
Signore concede nella creazione e
che si restaura e rafforza nella
redenzione, diventa a sua volta dono
che la creatura offre al suo Creatore
e Redentore come offerta di un figlio
al proprio Padre, accettabile proprio
a motivo del suo carattere libero. San
Josemaría giunse a una conclusione
audacemente paradossale ma ricca
di profondo realismo: la ragione
soprannaturale della nostra scelta è
servire perché ne ho voglia. Cornelio
Fabro ha sottolineato come questa
posizione sia innovativa rispetto al
pensiero moderno e alla riflessione
tradizionale: «Uomo nuovo per i
tempi nuovi della Chiesa del futuro,
Josemaría Escrivá de Balaguer ha
afferrato, per una sorta di
connaturalezza - e anche, senza



dubbio, per una luce soprannaturale
- la nozione originale della libertà
cristiana. Immerso nell’annuncio
evangelico della libertà intesa come
liberazione dalla schiavitù del
peccato, ha fiducia nel credente in
Cristo e, dopo secoli di spiritualità
cristiane basate nella priorità
dell’obbedienza, inverte la situazione
e fa dell’obbedienza un
atteggiamento e una conseguenza
della libertà, come un frutto del suo
fiore o, più profondamente, della sua
radice (3).

La supremazia della scelta è alla base
della grandezza e rilevanza
dell’esistenza ordinaria, che
costituisce uno dei tratti più tipici del
messaggio dell’Opus Dei. Le decisioni
che ognuno prende quotidianamente
- nelle occupazioni più comuni e
anche in quelle straordinarie -
trascendono di gran lunga gli effetti
concreti, sia da un punto di vista
umano sia da un punto di vista



soprannaturale. Attraverso questa
trama si gioca la splendida partita
della santità personale e dell’efficacia
apostolica. Sono le vicissitudini che a
volte consideriamo irrilevanti, e non
lo sono; quelle in cui si alternano
l’allegria e il dolore, i successi
apparenti e gli altrettanto apparenti
insuccessi; è quando un figlio di Dio
risolve le situazioni con rettitudine
soprannaturale e perfezione umana;
è allora che si sta contribuendo al
bene dei nostri simili e alla nuova
evangelizzazione alla quale ci spinge
il Santo Padre Giovanni Paolo II. La
fede non è un tema da discutere e
neppure solo da proclamare e
confessare: è una virtù che il
cristiano deve esercitare ogni giorno
nel compiere i suoi doveri ordinari. I
fedeli comuni saranno così - con
un’immagine che il Fondatore
dell’Opus Dei amava ripetere - «come
un’iniezione endovenosa nel torrente
circolatorio della società». Saranno la
«consolazione di Dio» e, in un mondo



stanco, porteranno ragioni alla
speranza.

La vera libertà è linfa per lo sviluppo
di tutto il tessuto civile, che si
screpola inaridito quando manca la
libertà. Avviene quindi, quando si
sopprime la libertà, che la società
intera si anchilosa e l’autorità, che
dovrebbe facilitarne l’esercizio e la
diffusione, è invece tentata di
autoritarismo. Chiari e forti sono a
questo proposito le parole di Solco:
«Se l’autorità diventa autoritarismo
dittatoriale e questa situazione si
prolunga nel tempo, si perde la
continuità storica, muoiono e
invecchiano gli uomini di governo,
giungono all’età matura persone
senza esperienza per dirigere, e la
gioventù - inesperta e agitata - vuole
prendere le redini: quanti mali! e
quante offese a Dio - proprie e altrui -
ricadono su chi usa così male
l’autorità» (4).



Si può ben dire che le diverse forme
di autoritarismo, sfociate nei terribili
esempi del Ventesimo secolo,
provengono a volte, soprattutto, dalla
irresponsabilità civile. Se non si è
disposti a prendere a cuore i propri
doveri civili, a partecipare
attivamente in alcuni settori della
vita politica, secondo le personali
possibilità, difficilmente si può
giustificare la successiva protesta
contro il mancato rispetto dei diritti
o delle opinioni personali. San
Josemaría dava grande importanza
all’obbligo che hanno i cattolici di
essere presenti - ognuno secondo le
proprie convinzioni - negli àmbiti di
naturale aggregazione sociale, dove
si forma l’opinione pubblica. Con ciò
non si riferiva solamente, né forse
principalmente, all’attività politica,
ma alla grande varietà di
associazioni e comunità che
costituiscono il tessuto sociale, da
una associazione sportiva fino agli
organismi internazionali. Con la



propria partecipazione attiva e libera
in questi ambiti, il cristiano difende
la dignità dell’uomo, persona e figlio
di Dio; la vita umana, dal suo inizio
fino al suo declino naturale; la
giustizia, i diritti dei singoli e delle
famiglie; le grandi cause
dell’umanità...

Una delle conseguenze tangibili della
libertà è il pluralismo. L’autentico
pluralismo non può esser basato sul
relativismo, perché altrimenti le
convinzioni diverrebbero semplici
convenzioni con il pericolo di
giungere a non rispettare la
diversità: e così atteggiamenti che si
considerano di minoranza (anche se
spesso non lo sono) vengono posti in
secondo piano da chi ha il controllo
dell’opinione pubblica, dal potere
economico o dalla burocrazia
ufficiale. E questo riguarda oggi
specialmente la ricerca scientifica,
con particolare attenzione ai
problemi biotecnologici. Le chiare



connotazioni etiche che posseggono
alcune delle indagini in corso devono
spingere gli scienziati di buona
volontà, in primo luogo i cristiani, a
prendere delle posizioni decise in
difesa della vita umana. Infatti, come
affermava san Josemaría in un
discorso accademico del 1974, «la
necessaria obiettività scientifica
respinge giustamente qualsiasi
neutralità ideologica, qualsiasi
ambiguità, qualsiasi conformismo,
qualsiasi codardía: l’amore per la
verità impegna la vita e l’intero
lavoro dello scienziato e sostiene il
suo atteggiamento onesto innanzi a
possibili situazioni scomode, dato
che a questo atteggiamento
responsabile non corrisponde
sempre un’immagine favorevole
nell’opinione pubblica» (5). Con
queste precisazioni si riafferma il
carattere positivo del pluralismo in
una società libera.



San Josemaría si preoccupò di
chiarire che i fedeli dell’Opus Dei
possono difendere, e di fatto
difendono, posizioni diverse e anche
opposte in tutto ciò che è opinabile,
nella vita sociale di ogni Paese.
Esprimeva questa sua convinzione
decisamente, sottolineandone la
portata positiva e universale: «Come
conseguenza del fine esclusivamente
divino dell’Opera, il suo spirito è uno
spirito di libertà, di amore per la
libertà personale di tutti gli uomini. E
siccome questo amore per la libertà è
sincero e non è solo un enunciato
teorico, noi amiamo anche la
conseguenza necessaria della libertà:
cioè il pluralismo. Nell’Opus Dei, il
pluralismo è voluto e amato, non
semplicemente tollerato e meno che
mai osteggiato» (6). La libertà risulta
essenziale per la vita del cristiano.
Solo così, godendo di questa capacità
di scegliere - inseparabile dalla
dignità degli uomini e delle donne
creati a immagine e somiglianza di



Dio -, si può capire fino in fondo il
programma centrale di san
Josemaría: vivere santamente la vita
ordinaria.

La grandezza della vita ordinaria

Chi si affaccia alla vita di san
Josemaría Escrivá nota come il suo
messaggio tenda a sottolineare, in
maniera originale e forte, la
possibilità che i cristiani hanno di
raggiungere la pienezza della vita
cristiana in mezzo al mondo, proprio
attraverso le circostanze ordinarie e
le occupazioni quotidiane. La sua
predicazione ha aperto a
innumerevoli persone, e non solo a
migliaia di fedeli che fanno parte
della Prelatura dell’Opus Dei, ampi e
diversi cammini per incontrare
nostro Padre Dio nelle situazioni più
comuni. La santità non è considerata
come qualcosa di riservato a coloro
che sono stati scelti da Dio per
svolgere il ministero sacerdotale, né



solo per servirlo nella vita
consacrata, vocazioni peraltro
sempre necessarie che meritano
gratitudine da parte di tutti.

La santità è un’esigenza per tutti i
figli di Dio. In buona parte grazie
all’amplissima mobilitazione
apostolica sollecitata e portata avanti
da san Josemaría, questa dottrina
della grandezza della vita ordinaria è
giunta a milioni di persone del
mondo intero. Tuttavia quando
questo dinamismo incominciò a
manifestarsi, circa 75 anni fa, la sua
realizzazione risultava nuova e
piuttosto insolita per molti cattolici.
Nel Decreto pontificio sulle virtù
eroiche, si esprime questa realtà nei
seguenti termini: «Già dalla fine degli
anni Venti, Josemaría Escrivá,
autentico pioniere di una solida
unità di vita cristiana, avvertì la
necessità di portare la ricchezza della
vita contemplativa per tutti i
cammini della terra, e spinse i fedeli



a partecipare attivamente all’azione
apostolica della Chiesa, rimanendo
ognuno al suo posto, nelle proprie
condizioni di vita» (7). Grande fu la
gioia del Fondatore dell’Opus Dei
quando il Concilio Vaticano II
insegnò questa dottrina sul valore
del carattere secolare, che definisce
lo stato proprio e peculiare dei laici.
L’orizzonte culturale degli anni Venti
e Trenta, non incoraggiava il giovane
sacerdote Josemaría Escrivá a
lanciare la sua proposta sulla
necessità di restituire alle circostanze
di ogni giorno il loro nobile e
originario significato. Nemmeno in
ambiente propriamente cattolico egli
incontrava un solido punto di
appoggio per sviluppare il paradigma
dell’unità tra la vita ordinaria e il
vivere un cristianesimo assunto
seriamente. La diagnosi del Concilio
Vaticano II riconosce precisamente
questa drastica frattura: «La
separazione tra la fede che
professano e la vita quotidiana di



molti deve essere considerata come
uno degli errori più gravi del nostro
tempo» (8). Da parte sua, Paolo VI
giunse a definire la rottura tra il
Vangelo e la cultura, il dramma della
nostra epoca (9). Sono queste due
dimensioni disgiunte, il
soprannaturale e l’umano, ciò che
san Josemaría si impegnò a
conciliare senza confonderle.

Un panorama così attraente fu
descritto con vigore dal Santo Padre
Giovanni Paolo II nell’omelia
pronunciata durante la cerimonia di
beatificazione del Fondatore
dell’Opus Dei. «Con soprannaturale
intuizione san Josemaría predicò
instancabilmente la chiamata
universale alla santità e
all’apostolato. Cristo chiama tutti a
santificarsi nella realtà della vita
quotidiana; per questo il lavoro è
anche mezzo di santificazione
personale e di apostolato quando si
vive in unione con Gesù Cristo, dato



che il Figlio di Dio, nell’incarnarsi, si
è unito in un certo modo a tutta la
realtà dell’uomo e a tutta la
creazione (cfr Dominum et
vivificantem, 50). In una società nella
quale la sete sfrenata di possedere le
cose materiali le converte in idolo ed
è causa di allontanamento da Dio, il
nuovo santo ci ricorda che queste
stesse realtà, creature di Dio e
dell’ingegno umano, se si usano
rettamente per la Gloria del Creatore
e al servizio dei fratelli, possono
essere cammino per l’incontro degli
uomini con Cristo. “Tutte le cose
della terra - insegnava - anche le
attività terrene e temporali degli
uomini, devono essere portate a
Dio” (Lettera 19-III-1954)» (10). Di
conseguenza, il programma di
«santificare il lavoro, santificarsi nel
lavoro e santificare con il lavoro»
implica una profonda novità nel
concetto e nella realtà del lavoro
umano, rispetto al modo in cui è
stato concepito da buona parte della



cultura contemporanea. Poco
significato avrebbe tale impresa se il
lavoro fosse esclusivamente una
realtà economica, al servizio del
proprio arricchimento, attraverso
l’utilizzazione di materie prime o lo
scambio di prodotti con la
mediazione di strumenti finanziari.
Questa riduzione immeschinita
dell’economia sarebbe una mera
manifestazione di materialismo
pratico, presente anche nelle
ideologie che enfatizzano la libertà in
modo parziale e distorto. Infatti la
ricerca di un profitto egoista come
strada per determinare - grazie
all’azione di una «mano invisibile» -
il benessere di tutti, non corrisponde
al senso ultimo della condizione
umana. Non si può prescindere dalla
nozione classica - ribadita oggigiorno
dalla dottrina sociale della Chiesa -
secondo cui il bene comune non
coincide con la mera somma di
interessi particolari. Se manca la
solidarietà, il vero servizio al



prossimo, si priva il lavoro della
dignità umana, così come si
sminuisce il valore delle occupazioni
quotidiane se la funzione di coloro
che le realizzano si equipara a quella
di meri strumenti materiali,
sostituibili più vantaggiosamente
dalle macchine.

Il profondo valore della vita
quotidiana implica la cura amorosa
dei minimi particolari, di queste cose
piccole che a volte vengono omesse
senza avvertirne la loro portata di
eternità. Rimanendo al proprio
posto, il cristiano santifica il mondo
dal di dentro, contribuisce a superare
il disordine del peccato, svolge un
lavoro apostolico immediato con
parenti, amici, vicini e compagni di
lavoro. La sua orazione tradotta in
opere si rivela come un tesoro
nascosto, una grande forza spirituale
capace di sostenere i fratelli che
lavorano nei diversi campi delle
complesse realtà umane. Una



caratteristica di spicco del Fondatore
dell’Opus Dei fu il suo amore per
l’ordine, virtù che s’impegnò a
praticare con eroica perseveranza
fino alla fine dei suoi giorni: il suo
terminare con cura e puntualità sia il
lavoro, come il riposo, aprì nella sua
anima la convinzione che per
realizzare le grandi imprese non si
richiedono ordinariamente
intelligenze eccelse: sono sufficienti
l’impegno per coronare con
perfezione le diverse esigenze umane
e soprannaturali, e lo sforzo per
mettere a frutto tutti talenti che il
Creatore concede a ogni persona. Per
questo motivo e per molti altri,
niente distingue esteriormente i
comuni fedeli cristiani dai propri
simili, con i quali convivono gomito a
gomito nella città degli uomini. Non
certo perché nascondono la loro
unione con Dio; al contrario, la
rendono evidente, senza timidezze
né ostentazioni, a quanti li
circondano, cercando di avvicinarli



alle meraviglie della grazia divina.
Non si comportano come gli altri:
sono radicalmente uguali agli altri,
senza mentalità da eletti,
condividendo con tutti le speranze e
le inquietudini che la vita su questa
terra comporta. In questo modo la
mentalità laicale si fonde
armonicamente con l’anima
sacerdotale, con la coscienza pratica
del sacerdozio regale dei fedeli (11),
con la missione profetica di
annunciare il regno di Cristo in ogni
situazione e circostanza. San
Josemaría, che si dedicò
intensamente alla sua vocazione
ministeriale e che desiderò sempre
comportarsi come sacerdote di Gesù
Cristo, amava ed esercitava la
mentalità laicale che lo portava a
rispettare con cura le leggi civili e a
non cercare per sé alcun vantaggio
materiale, seppur minimo, derivante
dalla sua condizione di sacerdote.
Non voleva privilegi, e sollecitava noi
tutti con il suo esempio e la sua



parola, a rimanere uniti alla Croce,
sapendola scoprire non in situazioni
immaginarie ma nelle vicissitudini
giornaliere e nel servizio effettivo
agli altri: «Quanti di coloro che si
lascerebbero inchiodare a una croce,
davanti allo sguardo attonito di
migliaia di spettatori non sanno
soffrire cristianamente le
punzecchiature di ogni giorno! Pensa
allora che cosa è più eroico!» (12).

La sua unità di vita lo portava a
essere umano e soprannaturale.
«Dobbiamo essere molto umani»
insisteva, «perché altrimenti non
potremmo essere divini» (13). Non
mi stanco di ripetere di nuovo che fu
una persona forte, vigorosa,
comprensiva e ottimista, che visse
eroicamente la carità. Si comportava
sempre in modo responsabile,
generoso, ricco di zelo per le anime,
santamente intransigente per quanto
riguarda il deposito della fede e
santamente transigente nei confronti



delle persone: lavoratore
instancabile, sincero, leale e buon
amico; dimostrò con tutti, senza
distinzione di alcun tipo, uno spirito
di servizio completo, coraggioso e
carico d’affetto. A queste qualità si
aggiungono quelle proprie di un
buon sacerdote: amante
dell’Eucaristia, capace di vivere con
una delicatezza straordinaria la
liturgia; devoto, colto, sapiente,
identificato col suo ministero, grande
predicatore e direttore di anime;
studioso, mortificato, distaccato da sé
stesso e dalle sue occupazioni,
ordinato e con una grande visione
soprannaturale; umile, forte nella
preghiera, appassionato di tutto ciò
che si riferisce a Dio, alla Vergine,
alla Chiesa e al Papa; obbediente,
sicuro nella dottrina, praticante le
virtù teologali e cardinali; ogni
giorno più innamorato della sua
vocazione, per avvicinarsi di più al
Signore e, nel Signore, alle anime. Fu
di temperamento fervido e penso che



lo si notava in modo particolare
quando parlava di nostra Madre la
Vergine, o nel descrivere la sua
speranza nella visione beatifica.
Tutto il suo essere respirava l’allegria
di chi riceverà un tesoro, perché suo
Padre glielo ha preparato. Parlavano
i suoi occhi penetranti, luminosi,
sereni: parlava il suo tono di voce
persuasivo, caldo, di una sicurezza
tangibile: parlavano i suoi gesti, che
lasciavano intravedere l’unione con
Dio di cui era già partecipe e che il
Papa ha proclamato solennemente in
piazza San Pietro il 17 maggio 1992.

Settimanale Liberal, Milano, 1
giugno 2002

Note

(1) Cfr. Gal 4, 31

(2) Amici di Dio, n. 30

(3) Fabro, C. “Il primato esistenziale
della libertà”, in Mons. Josemaría



Escrivá de Balaguer e l’Opus Dei,
Eunsa, Pamplona 1985 2, p.350

(4) Solco, n. 397

(5) Josemaría Escrivá de Balaguer e
l’università, ed. cit., pp.106-107

(6) Colloqui con Monsignor Escrivà,
cit., n. 67

(7) Congregatio de Causis Sanctorum,
Romana et Matriten, Decretum super
virtutibus heroicis in causa
canonizationis Servi Dei Iosephmariae
Escrivá de Balaguer, 9-IV-1990, AASS
82, 1990, pp. 1450-1455

(8) Concilio Vaticano II, Cost. Past. 
Gaudium et spes, n. 43

(9) Cfr. Paolo VI, Ex Ap. Evangelii
nuntiandi, n. 20, AAS 68 (1976) 19

(10) Giovanni Paolo II, Omelia nella
cerimonia di beatificazione di
Josemaría Escrivá de Balaguer e
Giuseppina Bakhita, Roma, 17-V-1992



(11) Cfr. 1Pt 2, 9

(12) Cammino, n. 204

(13) È Gesù che passa, n. 166

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/il-dono-della-
liberta/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/il-dono-della-liberta/
https://opusdei.org/it/article/il-dono-della-liberta/
https://opusdei.org/it/article/il-dono-della-liberta/

	Il dono della libertà

