
opusdei.org

La luce della fede
(XIV): Il Bene e il
Male: l’ordine
morale

La natura ha una finalità e un
proprio ordine interno – con
sue leggi, ritmi e cicli –. Questo
ordine interno, la Morale, è una
specie di «grammatica» che
dobbiamo imparare e rispettare
se vogliamo coltivare un
adeguato rapporto con la
natura.

15/07/2019



La cosiddetta «coscienza ecologica» si
accresce ogni giorno. Ci siamo resi
conto un po’ per volta che l’ambiente
in cui viviamo non è in grado di
tollerare tutto, e del resto è facile
verificare gli effetti negativi del
maltrattamento dell’ambiente
naturale.

Oggi nessuno discute più sulla
necessità di avere una migliore cura
della nostra casa comune. Perciò
quando qualcuno arreca un danno
all’ambiente a vantaggio dei propri
interessi personali, questo è
percepito come un atto di egoismo,
una ingiustizia e, in definitiva, come
un male morale. Non dobbiamo
servirci della natura in una maniera
qualunque perché, fra le altre cose,
ne comprometteremmo il futuro.

Grazie all’esperienza e agli
approfonditi studi sull’ambiente, ci
accorgiamo che la natura ha una
finalità e un proprio ordine interno –



con sue leggi, ritmi e cicli –.
Quest’ordine interno finisce con
l’essere una sorta di «grammatica»
che dobbiamo imparare e rispettare
se vogliamo coltivare un adeguato
rapporto con la natura.

Per citare Benedetto XVI, «l'ambiente
naturale non è solo materia di cui
disporre a nostro piacimento, ma
opera mirabile del Creatore, recante
in sé una “grammatica” che indica
finalità e criteri per un utilizzo
sapiente, non strumentale e
arbitrario»[1].

Comprendiamo così che la propria
libertà non è assoluta ed è misura
per il rispetto di questo ordine
iscritto nella natura. Inoltre, si tratta
di un dono ricevuto, poiché
sappiamo di non essere stati noi a
creare il mondo né l’ordine interno
che esso possiede. Si tratta di un
dono che dobbiamo curare in modo
intelligente.



Una «grammatica» per l’essere
umano

In tale contesto, ha un senso
soffermarci a riflettere su una realtà:
noi esseri umani non siamo un
elemento artificiale di questo mondo;
non abbiamo creato noi stessi né ci
siamo sistemati in questo ambiente
particolare – il mondo – per una
decisione presa liberamente.
Facciamo parte del creato. Ma se
questo è vero, non sarebbe coerente
che anche l’essere umano possedesse
un ordine e una finalità interna,
come una «grammatica» intrinseca
che lo orienti verso un obiettivo che
deve raggiungere in maniera
intelligente e libera?

Comprendiamo che esiste un modo
adeguato di fare attenzione alla
salute del corpo per proteggere la
vita umana. Non tutto ciò che a uno
sembra buono necessariamente fa
bene alla sua salute; non tutti i



funghi sono commestibili. Però
nell’essere umano c’è qualcosa di più
che un’attenzione alla salute. Nel
nostro cuore troviamo un
irresistibile desiderio di felicità.

Grazie alla fede, noi cristiani
sappiamo che siamo fatti a immagine
e somiglianza di Dio, che «è
amore» (1 Gv 4, 8), e perciò sappiamo
bene che la felicità ha una relazione
con l’amore vero; in definitiva, con
Dio. In realtà, è qualcosa che non
appare estraneo a nessuno perché
l’esperienza ci dimostra che tutti
abbiamo in noi il desiderio di amore
ricevuto e dato. Lo ripeto in termini
più espressivi: «Il nostro cuore punta
sempre in qualche direzione: è come
una bussola in cerca di
orientamento. Possiamo anche
paragonarlo a una calamita: ha
bisogno di attaccarsi a qualcosa»[2].

Molte proposte, molte strade



In che cosa consiste la felicità? Nelle
ricchezze, nel piacere, nel
divertimento, nel successo
professionale, nell’amore? E qual è la
strada buona per raggiungerla? Oggi
molti sostengono recisamente che
non esiste una verità intorno alla
bontà o alla malvagità dell’operare in
vista dell’eccellenza umana.

Esiste soltanto le verità di ogni
individuo, «che consistono
nell’essere autentici davanti a quello
che ognuno sente nel suo interno,
valide solo per l’individuo e che non
possono essere proposte agli altri con
la pretesa di servire il bene
comune»[3]. In questo modo la
«grammatica» dell’amore e della
felicità umana, ossia, una verità più
grande intorno all’agire morale che
orienta la vita personale e sociale nel
suo insieme verso una vita raggiunta
non esisterebbe ed «è guardata con
sospetto»[4].



Tuttavia constatiamo che, benché
tutti cerchino la felicità, in questo
mondo c’è molta infelicità. Ciò è
percepito da tutti come un male,
ovvero, come la privazione del bene
adeguato all’essere umano. Non tutto
ciò che l’uomo ama e ritiene sia la
chiave della felicità lo è in realtà, né
tutte le strade che sembrano portare
alla felicità la raggiungono: le
apparenze e i miraggi abbondano.

Per esempio, accade spesso che si
riponga la felicità nei piaceri, nel
benessere fisico o nel possesso e
godimento delle ricchezze,
orientando di conseguenza la
condotta personale. Tuttavia,
numerose persone di tutti i tempi che
hanno perseguito con successo una
vita di piacere, basata sul benessere e
le ricchezza, affermano nel più
intimo del loro cuore di essere
infelici.



Non era questa la loro verità intorno
a ciò che era buono per loro? E le
opere con le quali perseguivano la
felicità non erano moralmente
buone, dato che era quella la loro
verità?

Se la moralità fosse qualcosa di
soggettivo, che cambia in funzione
delle persone, delle epoche e delle
società, si potrebbe permettere
nuovamente, per esempio, la
schiavitù in determinati luoghi e
circostanze.

Il solo pensiero produce una
repulsione, e questo perché
l’immoralità della schiavitù è una
verità morale indiscutibile per
l’umanità; una verità acquisita dopo
aver vinto forti resistenze di ragioni
ottenebrate da potenti interessi
personali e collettivi.

Da un’altra prospettiva, l’esperienza
di ogni persona che soffre nella
propria carne le stragi del male



morale può servire a rendersi conto
che esiste un ordine morale non
soggettivo.

Come spiegare razionalmente a chi
ha perduto l’impiego e il
sostentamento suo e della sua
famiglia per una calunnia, che in
realtà calunniare non è
oggettivamente una cosa cattiva?
Come convincerlo che è una cosa
cattiva per lui o per lei, ma che può
essere stato moralmente un bene per
l’autore della calunnia perché ora è
più felice o perché ne è derivato un
bene a terze persone?

Una intuizione si fa avanti dal più
profondo: è inumano che non vi sia
una verità oggettiva intorno al bene
o al male in relazione con l’essere
umano e l’anelito del suo cuore.
«Presto o tardi arriva un momento in
cui l’anima non ne può più, non le
bastano più le spiegazioni abituali,



non la soddisfano più le menzogne
dei falsi profeti»[5].

Ciò che allontana l’essere umano
dalla via verso l’autentica felicità gli
arreca danno, ed è perciò un male
morale; invece, ciò che lo porta su
questa strada è un bene. Ogni
persona ha davanti a sé il compito di
imparare a distinguere la verità
intorno al bene e al male in relazione
con l’amore e la felicità, e agire di
conseguenza: è la sfida di scoprire
l’ordine morale o, in altre parole, è la
«grammatica» dell’amore e della
felicità.

Chi conosce l’ordine morale che
conduce alla felicità umana?

Ognuno deve trovare e percorrere la
via della felicità con libertà,
affidandosi alla propria coscienza.
Tuttavia, sarebbe frustrante dover
cominciare da zero nella ricerca
della via che porta alla felicità.
Grazie a Dio, la legge naturale è



«presente nel cuore di ogni uomo e
stabilita dalla ragione»[6] ed è una
cosa alla quale tutti noi abbiamo un
accesso diretto perché fa parte della
nostra natura.

Inoltre, nessuno è un’isola, e la
riflessione su ciò che fa sì che una
vita umana sia riuscita ed eccellente
– su come ottenere la felicità – è
molto antica. Ogni persona si avvale
della forza della ragione e del cuore
per tale ricerca, ma essendo realisti,
siamo anche consapevoli che, con
non poca frequenza, l’intelletto si
offusca e la volontà diventa vittima
dei propri interessi e delle proprie
passioni che deformano la verità.

Non è facile imbroccare l’autentico
ordine morale che porta alla
pienezza umana. Si percepisce un
clamore di voci che avanzano
proposte molto diverse, voci con
innegabili attrattive ma che non



sempre trasmettono la verità. Come
orientarci?

Se qualcuno vuole distinguere un
buon vino da uno peggiore, potrà
orientarsi chiedendo a un sommelier
esperto, uno che, come frutto della
propria esperienza e del proprio
studio, ha raggiunto una notevole
capacità di cogliere le qualità di un
vino. Sul piano morale accade
qualcosa di analogo.

Come diceva san Tommaso d’Aquino,
«colui che si comporta rettamente in
tutto possiede un retto giudizio
intorno ai singoli casi. Invece, chi va
soggetto a una mancanza di
rettitudine viene meno anche nel
giudizio: infatti chi è sveglio giudica
rettamente tanto lui che è sveglio
come l’altro che dorme; mentre chi
dorme non ha un giudizio retto né su
se stesso né sugli altri. Pertanto, le
cose non sono come sembrano a chi



dorme, ma come appaiono a colui
che è sveglio»[7].

Il grande tesoro che i cristiani
posseggono per offrirlo all’umanità
intera è che, grazie alla fede, hanno
ricevuto una bussola e una mappa
ineguagliabili intorno all’ordine
morale, che permette di percorrere
la via dell’amore e della felicità. È un
ordine creato da colui che ha il
«copyright» dell’amore e della
felicità: Dio stesso, autore dell’essere
umano e del mondo.

In Gesù Cristo, il Figlio di Dio fatto
uomo, Dio «svela pienamente l’uomo
all’uomo e gli fa notare la sua
altissima vocazione»[8]. La vita di
Gesù – il Vangelo – si collega con le
intuizioni e le esperienze del cuore
umano. Non contiene solamente un
prezioso orientamento sull’amore e
l’autentica felicità, ma è soprattutto
l’esempio e la sapienza di Gesù, che
ha additato e percorso la via della



felicità e si unisce in essa a ogni
persona chiamata alla vita: «vi ho
dato l’esempio, perché come ho fatto
io, facciate anche voi [...]. Sapendo
queste cose, sarete beati se le
metterete in pratica» (Gv 13, 15.17).

Le verità sull’ordine morale, la cui
rivelazione fu pienamente compiuta
in e da Cristo, sono state ricevute e
custodite nel corso dei secoli
mediante il magistero del Papa e
degli altri successori degli apostoli, i
vescovi.

La loro missione è consistita nel
conservare il deposito della fede e
della morale ricevuto da Cristo e
trasmetterlo intatto di generazione in
generazione. Così la Chiesa offre al
mondo una «grammatica» del
comportamento umano e lo fa
malgrado le forti pressioni che riceve
in ogni tempo perché modifichi
questi insegnamenti.



Lo possiamo constatare chiaramente
ai nostri giorni; per esempio, per ciò
che riguarda il matrimonio, l’amore
e la sessualità.

A parte gli insegnamenti del
Magistero, la Chiesa offre anzitutto la
testimonianza ineguagliabile della
vita di migliaia e migliaia di uomini e
donne che, nel corso della storia, si
sono sforzati di vivere in conformità
a questo ordine morale. Si tratta di
persone che hanno raggiunto una
eccellenza umana di vita, un amore e
una felicità tali da riscuotere
ammirazione dovunque e che è
impossibile negare.

Senza dimenticare la miseria dovuta
dall’incoerenza rispetto alla vita di
Cristo di molti cristiani, la Chiesa è
una «fabbrica» collaudata di persone
sante, come santa Teresa di Calcutta,
san Massimiliano Kolbe o la neo-
beata Guadalupe Ortiz de Landázuri,
le cui vite dimostrano la solidità e la



profonda umanità dell’ordine morale
vissuto e insegnato da Cristo.

Chi si preoccupa della questione etica
non dovrebbe disprezzare il fatto che
l’ordine morale proposto dal
cristianesimo è il più collaudato, e
per più tempo, in numerose culture
del mondo, dimostrando di avere la
capacità di aderire al cuore umano in
ambiti culturali straordinariamente
diversi tra loro.

Infine, quando la Chiesa si pronuncia
su questioni relative alla convivenza
umana – per esempio, su alcune leggi
–, lo fa soltanto se sono in gioco la
dignità dell’essere umano, la giustizia
o altri beni morali importanti. La
Chiesa non vuole assolutamente
usurpare la giusta autonomia delle
realtà temporali né imporre ciò che
essa pensa a coloro che non
condividono la sua fede.

Partecipa al dialogo sociale offrendo
la propria esperienza etica perché la



storia dell’umanità dimostra che la
ragione umana «deve sempre di
nuovo essere purificata, perché il suo
accecamento etico, derivante dal
prevalere dell'interesse e del potere
che l'abbagliano, è un pericolo mai
totalmente eliminabile»[9]. In
sostanza, la Chiesa vuole «servire la
formazione della coscienza nella
politica e contribuire affinché cresca
la percezione delle vere esigenze
della giustizia e, insieme, la
disponibilità ad agire in base ad esse,
anche quando ciò contrastasse con
situazioni di interesse
personale»[10].

* * *

Oggi è facile sentire la chiamata a
prenderci cura di noi stessi e del
mondo che sta attorno a noi. In
realtà questa chiamata si collega alla
vocazione all’amore e alla felicità che
è propria dell’essere umano.



Qualunque persona che volesse
prendere sul serio questo anelito
potrà trovare nel Vangelo di Cristo,
che risuona nella sua Chiesa, un
chiaro orientamento, una
«grammatica» adatta a intavolare un
dialogo con il cuore umano e con il
mondo che sta attorno a noi, alla
ricerca dell’autentica felicità.

Gregorio Guitián

[1] Benedetto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 48.

[2] Papa Francesco, Omelia nel
Mercoledì delle Ceneri, 6-III-2019.

[3] Papa Francesco, Enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 25.

[4]Ibid.



[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
260.

[6]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1956.

[7] San Tommaso d’Aquino, In I Cor,
c. 2, lect. 3, n. 118.

[8] Concilio Vaticano II, cost. 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 22.

[9] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 28.

[10] Ibid.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/il-bene-e-il-male-
lordine-morale/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/il-bene-e-il-male-lordine-morale/
https://opusdei.org/it/article/il-bene-e-il-male-lordine-morale/
https://opusdei.org/it/article/il-bene-e-il-male-lordine-morale/

	La luce della fede (XIV): Il Bene e il Male: l’ordine morale

