
opusdei.org

Il bene dei figli: la
paternità
responsabile

“Un figlio non è che la sintesi
dell’amore dei coniugi tra loro,
intimamente uniti all’amore di
Dio, che crea l’anima”. Nella
serie di testi sull’amore umano,
si parla ora del dono dei figli.

09/11/2015

Niente di più pratico che una
buona teoria

Nel sostenere che chi non vive come
pensa finisce per pensare come vive,



la saggezza popolare non dice tutto e
neppure la cosa più importante.

Infatti, se è vero che coloro che non
lottano per correggere una condotta
sbagliata finiscono spesso per
costruirsi una teoria che la
giustifichi, non è men vero che una
conoscenza adeguata delle realtà
fondamentali costituisce il migliore e
più duraturo aiuto a un retto
comportamento.

Tra queste verità, nessuna influisce
tanto sulla condotta quanto la
comprensione profonda che ogni
donna e ogni uomo sono persona. E
nessuna determina altrettanto
efficacemente l’atteggiamento dei
coniugi tra loro e in ciò che riguarda
i figli.

Per questo, la considerazione serena
di ciò che comporta essere persona,
lungi dall’allontanarci dalla pratica
educativa, ci introduce proprio nel
centro del problema, mentre



illumina dall’interno il significato più
profondo della paternità
responsabile.

Persona e figlio di Dio

La scoperta della condizione
personale, storicamente unita alla
diffusione del cristianesimo, si
intuisce in tutta la sua grandezza se
la consideriamo come la risposta a
una unica e decisiva domanda: quale
sarà mai il valore di ogni uomo se il
Verbo di Dio ha deciso di incarnarsi e
morire sulla Croce per restituirgli la
possibilità di godere di Lui e con Lui
per tutta l’eternità?

La verità era tanto innegabile quanto
sublime e stupefacente. E le sue
conseguenze pratiche tanto profonde
e quotidiane, che i primi a capirlo
temettero di non essere all’altezza di
tanta meraviglia e di dimenticare, sia
pure per un momento,
l’impressionante grandezza di tutti
coloro che avevano accanto.



Vollero essere certi, allora, che il
vocabolo medesimo con cui si
riferivano a loro, ricordasse alla loro
mente il valore quasi infinito di ogni
uomo e di ogni donna.

Il che è esattamente ciò che indica la
parola persona, utilizzata da allora
per indicarli: la grandezza
indescrivibile e l’assoluta e
insostituibile singolarità di ogni
essere umano, correlativa,
nell’ambito della grazia, alla
condizione di figli di Dio.

Seguendo un modello divino

La filosofia e la teologia convalidano
ciò che gli uomini di buona volontà
intuiscono e qualunque cristiano sa
con certezza: l’unica cosa che può
muovere Dio a creare, è il bene delle
creature alle quali pensa di dare
l’essere e, in particolare, delle
persone. Egli non guadagna nulla nel
crearci, dato che il Bene è infinito e
non ammette una crescita.



Per essere ancora più chiari: ognuno
degli esseri umani è frutto diretto
dell’infinito Amore di Dio, che vuole
il meglio per lui.

E dato che non c’è nulla migliore di
Dio stesso, Dio crea l’uomo a sua
immagine e somiglianza e lo rende
capace di conoscerlo e di amarlo;
elevandolo all’ordine della grazia, lo
destina a unirsi definitivamente a
Lui, introdotto nella sua stessa Vita,
in un dialogo eterno e potentemente
unitivo di conoscenza e di amore.

Riferendosi a questa condizione
finale dell’essere umano, Tommaso
d’Aquino utilizza espressioni audaci
ma profonde: noi uomini siamo
chiamati a “raggiungere” o a
“toccare” Dio (attingere Deum),
trasformandoci in “dei” per
partecipazione (participative dii).

Se Dio si può descrivere come un
Atto infinito e perfetto di Amore di
Dio, saremo eternamente simili a Lui



quando, alla fine, portati dalla sua
grazia, tutto il nostro essere sarà
riassunto e trasformato in un gioioso
atto, anch’esso perpetuo, di amore di
Dio.

Dei per partecipazione: questo è il
nostro destino e il più eccellente
indice della nostra grandezza.

Come “rispondere” alla grandezza
dei nostri figli

Su questa convinzione è stata
costruita e ancora oggi poggia, il
meglio della nostra civiltà; e sulla
medesima base, arricchita e resa
efficace dal dialogo con Dio, si deve
edificare la relazione dei coniugi tra
loro e con ciascun figlio.

Sempre e in qualunque circostanza,
per ciò che riguarda i figli, un padre
e una madre devono tenere presente
che si trovano davanti a una persona
e che, con il loro atteggiamento e con
la loro maniera di comportarsi,



devono rispondere alla grandezza di
questa indole personale.

Nella sua accezione più ampia e
profonda, la paternità responsabile
sta a indicare la qualità del
comportamento di quei genitori che 
rispondono come persone alla nobiltà
indescrivibile, sul cui valore non c’è
paura di esagerare, di quei figli che
sono anche persone.

Al di là della generica deferenza, e
anche della venerazione e del
rispetto, questa risposta non può che
essere adeguatamente espressa con
una parola: amore, profondamente
intesa come la ricerca coerente e
decisa del bene dell’essere amato.

Cooperatori di Dio

La vita sulla terra, allora, più che
come una “prova”, deve essere
concepita come la grande
opportunità che Dio ci offre per
accrescere la nostra capacità di



amare, in modo da essere sempre più
felici già su questa terra e in modo
che, quando avremo conclusa la
nostra esistenza temporale e avendo
dilatato le dimensioni del nostro
cuore, Dio sia sempre più “dentro” la
nostra anima e potremo godere di
Lui per tutta l’eternità.

Il padre e la madre devono
collaborare con Dio in questo
compito, in un modo molto
particolare che deriva dalla loro
condizione di genitori.

Il modello è, ancora una volta, Dio
stesso. Se, per salvarci, Cristo
“annientò” se stesso, manifestando
così l’immensità dell’Amore divino,
per educare – che in definitiva non è
altro che insegnare ad amare – il
padre e la madre, in modo simile,
devono saper “scomparire” a
beneficio di ogni figlio. Vale a dire, i
loro interessi, le loro capacità, le loro
passioni più nobili non contano,



allora, se non nella misura in cui
sapranno metterle senza riserve al
servizio del compimento del progetto
di Dio per ogni figlio.

In altre parole, nella proporzione
esatta con cui aiutano ogni figlio a
scoprire questo progetto – unico,
anche se convergente con quello di
qualunque altro essere umano –, e
stimolano e sostengono la sua libertà,
perché sappia portarsi
autonomamente fino alla pienezza
dell’Amore che gli ha dato l’essere e
che di nuovo lo interpella perché
liberamente ritorni a Lui.

Co-creatori responsabili

Questo diritto-dovere deriva, come
dicevo, dalla loro condizione di
genitori. Come ricorda anche
Tommaso d’Aquino, coloro che sono
stati la causa del sorgere di una
realtà, devono nello stesso modo
costituire il motore del suo sviluppo:
possono e debbono.



Il figlio non è altro che la sintesi
dell’amore dei coniugi tra loro,
intimamente uniti all’amore di Dio,
che crea l’anima. Compete, dunque,
ai genitori cooperare con Dio
nell’educazione di ogni figlio, come
un diritto inalienabile, che
contemporaneamente è un dovere
dal quale nessuno li può dispensare:
perché sono realmente i suoi
genitori, per la loro condizione di co-
creatori.

Dio bastava a dare la vita a
qualunque essere umano; non aveva
bisogno di niente e di nessuno. Però
volle anche questa volta farci simili a
Lui in questa sua azione creatrice,
frutto del suo infinito Amore,
elevandoci, in un certo senso,
all’altezza di co-creatori.

E lo fece alla sua maniera, tenendo
conto della propria sublimità e, per
così dire, della grandezza del fine
della sua azione creatrice: ogni



persona umana, che deve essere
trattata sempre con amore, ma in
modo molto particolare nell’istante
prodigioso in cui inaugura la sua
esistenza, situazione che apre tutte le
possibilità che la vita offre e
comporta.

Per questo, per completare la
creazione di ogni nuova persona
umana, Dio cercò “qualcosa” di
ugualmente meraviglioso: se
l’infinito e onnipotente Amore divino
è il Testo che narra l’ingresso nella
vita dell’essere umano e lo realizza –
la Parola di Dio è infinitamente
efficace –, l’unico contesto
proporzionato a questo Amore senza
misura dovrebbe essere un
altrettanto grandioso ed eccellente
atto d’amore.

Mi riferisco, com’è facile intuire,
all’atto meraviglioso con il quale si
uniscono intimamente un uomo e



una donna che, per amore, si sono
donati l’un l’altro e per tutta la vita.

Come ho suggerito, questo insieme di
verità, di solito poco considerate,
costituisce l’ambito e l’orizzonte
imprescindibili, in cui si delinea la
particolare dottrina della paternità
responsabile.

Ciò che in essa si suole asserire – e
che riservo a un articolo successivo –
si comprende del tutto soltanto alla
luce della sublimità di coloro che
intervengono più direttamente nella
generazione e nello sviluppo di ogni
persona umana: Dio, lo stesso figlio,
ciascuno dei suoi genitori.

Tomás Melendo

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/il-bene-dei-figli-la-paternita-responsabile/


opusdei.org/it/article/il-bene-dei-figli-la-
paternita-responsabile/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/il-bene-dei-figli-la-paternita-responsabile/
https://opusdei.org/it/article/il-bene-dei-figli-la-paternita-responsabile/

	Il bene dei figli: la paternità responsabile

