
opusdei.org

III. QUESTO È IL
CUORE CHE HA
TANTO AMATO

24/10/2024

48. La devozione al Cuore di Cristo
non è il culto di un organo separato
dalla Persona di Gesù. Ciò che
contempliamo e adoriamo è Gesù
Cristo intero, il Figlio di Dio fatto
uomo, rappresentato in una sua
immagine dove è evidenziato il suo
cuore. In questo caso il cuore di
carne è assunto come immagine o
segno privilegiato del centro più
intimo del Figlio incarnato e del suo



amore insieme divino e umano,
perché più di ogni altro membro del
suo corpo è «l’indice naturale, ovvero
il simbolo della sua immensa
carità»[28].

L’ADORAZIONE DI CRISTO

49. È indispensabile sottolineare che
ci relazioniamo con la Persona di
Cristo, nell’amicizia e
nell’adorazione, attratti dall’amore
rappresentato nell’immagine del suo
Cuore. Veneriamo tale immagine che
lo rappresenta, ma l’adorazione è
rivolta solo a Cristo vivo, nella sua
divinità e in tutta la sua umanità, per
lasciarci abbracciare dal suo amore
umano e divino.

50. Al di là dell’immagine utilizzata, è
certo che il Cuore vivo di Cristo – mai
un’immagine – è oggetto di
adorazione, perché è parte del suo
corpo santissimo e risorto,
inseparabile dal Figlio di Dio che lo
ha assunto per sempre. È adorato in



quanto «Cuore della Persona del
Verbo, al quale è inseparabilmente
unito»[29]. Non lo adoriamo
isolatamente, ma in quanto con
questo Cuore è il Figlio stesso
incarnato che vive, ama e riceve il
nostro amore. Pertanto, ogni atto
d’amore o adorazione del suo Cuore
è in realtà «veramente e realmente
tributato a Cristo stesso»[30], poiché
tale figura rimanda spontaneamente
a Lui ed è «simbolo e immagine
espressiva dell’infinita carità di Gesù
Cristo»[31].

51. Per questo motivo nessuno
dovrebbe pensare che questa
devozione possa separarci o distrarci
da Gesù Cristo e dal suo amore. In
modo spontaneo e diretto ci indirizza
a Lui e a Lui solo, che ci chiama a
una preziosa amicizia fatta di
dialogo, affetto, fiducia, adorazione.
Questo Cristo dal cuore trafitto e
ardente è lo stesso che è nato a
Betlemme per amore; è quello che



camminava per la Galilea guarendo,
accarezzando, riversando
misericordia; è quello che ci ha amati
fino alla fine aprendo le braccia sulla
croce. Infine, è lo stesso che è risorto
e vive glorioso in mezzo a noi.

LA VENERAZIONE DELLA SUA
IMMAGINE

52. Va notato che l’immagine di
Cristo con il suo cuore, pur non
essendo in alcun modo oggetto di
adorazione, non è una tra le tante
che potremmo scegliere. Non è
qualcosa di inventato a tavolino o
disegnato da un artista, «non è un
simbolo immaginario, è un simbolo
reale, che rappresenta il centro, la
fonte da cui è sgorgata la salvezza
per l’umanità intera»[32].

53. C’è un’esperienza umana
universale che rende unica tale
immagine. È indubitabile, infatti, che
nel corso della storia e in varie parti
del mondo il cuore sia diventato



simbolo dell’intimità più personale e
anche degli affetti, delle emozioni,
della capacità di amare. Al di là di
ogni spiegazione scientifica, una
mano posata sul cuore di un amico
esprime un affetto speciale; quando
ci si innamora e si sta vicino alla
persona amata, il battito del cuore
accelera; quando si subisce
l’abbandono o l’inganno da parte di
una persona cara, si sente come una
forte oppressione sul cuore. Del
resto, per esprimere che qualcosa è
sincero, che viene davvero dal centro
della persona, si dice: “Te lo dico di
cuore”. Il linguaggio poetico non può
ignorare la forza di queste
esperienze. È quindi inevitabile che
attraverso la storia il cuore abbia
raggiunto una capacità simbolica
unica, non meramente
convenzionale.

54. Si comprende allora che la Chiesa
abbia scelto l’immagine del cuore per
rappresentare l’amore umano e



divino di Gesù Cristo e il nucleo più
intimo della sua Persona. Tuttavia,
benché il disegno di un cuore con
fiamme di fuoco possa essere un
simbolo eloquente che ci ricorda
l’amore di Gesù, è conveniente che
questo cuore faccia parte di
un’immagine di Gesù Cristo. In tal
modo risulta ancora più significativa
la sua chiamata a una relazione
personale, di incontro e di dialogo[33].
Quell’immagine venerata di Cristo,
dove risalta il suo cuore amoroso, ha
nello stesso tempo uno sguardo che
chiama all’incontro, al dialogo, alla
fiducia; ha mani forti capaci di
sostenerci; ha una bocca che ci
rivolge la parola in modo unico e
personalissimo.

55. Il cuore ha il pregio di essere
percepito non come un organo
separato, ma come un intimo centro
unificatore e, allo stesso tempo, come
espressione della totalità della
persona, cosa che non succede con



altri organi del corpo umano. Se è il
centro intimo della totalità della
persona, e quindi una parte che
rappresenta il tutto, possiamo
facilmente snaturarlo se lo
contempliamo separatamente dalla
figura del Signore. L’immagine del
cuore deve metterci in relazione con
la totalità di Gesù Cristo nel suo
centro unificatore e,
contemporaneamente, da quel centro
unificatore, deve orientarci a
contemplare Cristo in tutta la
bellezza e la ricchezza della sua
umanità e della sua divinità.

56. Questo va al di là dell’attrattiva
che possono avere le varie immagini
realizzate del Cuore di Cristo, perché,
davanti alle immagini di Cristo, non
«dobbiamo chiedere loro qualcosa»,
né «dobbiamo riporre la nostra
fiducia nelle immagini, come
facevano i pagani nei tempi antichi»,
ma «attraverso le immagini che
baciamo e davanti alle quali ci



scopriamo il capo e ci prostriamo,
adoriamo Cristo»[34].

57. Inoltre, alcune di queste
immagini possono sembrarci poco
attraenti e non muoverci granché
all’amore e alla preghiera. Questo è
secondario, poiché l’immagine è solo
una figura motivante e, come
direbbero gli orientali, non bisogna
fissare il dito che indica la luna.
Mentre l’Eucaristia è presenza reale
da adorare, in questo caso si tratta
solo di un’immagine che, pur
essendo benedetta, ci invita ad
andare oltre, ci orienta a elevare il
nostro cuore a quello di Cristo vivo e
a unirlo a Lui. L’immagine venerata
invita, indica, emoziona, affinché
dedichiamo un tempo all’incontro
con Cristo e alla sua adorazione,
come ci sembra meglio immaginarlo.
In questo modo, guardando
l’immagine ci poniamo di fronte a
Cristo, e dinanzi a Lui «l’amore si



raccoglie, contempla il mistero e lo
assapora in silenzio»[35].

58. Detto tutto questo, non dobbiamo
dimenticare che l’immagine del
cuore ci parla di carne umana, di
terra, e perciò ci parla anche di Dio
che ha voluto entrare nella nostra
condizione storica, farsi storia e
condividere il nostro cammino
terreno. Una modalità di devozione
più astratta o stilizzata non sarà
necessariamente più fedele al
Vangelo, perché in questo segno
sensibile e accessibile si manifesta il
modo in cui Dio ha voluto rivelarsi e
farsi vicino.

AMORE SENSIBILE

59. Amore e cuore non sono
necessariamente uniti, perché in un
cuore umano possono regnare l’odio,
l’indifferenza, l’egoismo. Ma non
raggiungiamo la nostra piena
umanità se non usciamo da noi
stessi, e non diventiamo



completamente noi stessi se non
amiamo. Quindi il centro intimo
della nostra persona, creato per
l’amore, realizza il progetto di Dio
solo se ama. Così, il simbolo del cuore
simboleggia allo stesso tempo
l’amore.

60. Il Figlio eterno di Dio, che mi
trascende senza limiti, ha voluto
amarmi anche con un cuore umano.
I suoi sentimenti umani diventano
sacramento di un amore infinito e
definitivo. Il suo cuore non è dunque
un simbolo fisico che esprime
soltanto una realtà spirituale o
separata dalla materia. Lo sguardo
rivolto al Cuore del Signore
contempla una realtà fisica, la sua
carne umana, e questa rende
possibile che Cristo abbia emozioni e
sentimenti umani, come noi, benché
pienamente trasformati dal suo
amore divino. La devozione deve
raggiungere l’amore infinito della
persona del Figlio di Dio, ma



dobbiamo affermare che esso è
inseparabile dal suo amore umano, e
a tale scopo ci aiuta l’immagine del
suo cuore di carne.

61. Se ancora oggi il cuore è
percepito nel sentimento popolare
come il centro affettivo di ogni essere
umano, esso è ciò che meglio può
significare l’amore divino di Cristo
unito per sempre e inseparabilmente
al suo amore integralmente umano.
Già Pio XII ricordava che la Parola di
Dio, dove descrive «l’amore del
Cuore di Gesù Cristo, non comprende
soltanto la carità divina, ma si
estende ai sentimenti dell’affetto
umano. […] Pertanto il Cuore di Gesù
Cristo, unito ipostaticamente alla
Persona divina del Verbo, dovette
indubbiamente palpitare d’amore e
di ogni altro affetto sensibile»[36].

62. Nei Padri della Chiesa, a fronte di
alcuni che negavano o
relativizzavano la vera umanità di



Cristo, troviamo una forte
affermazione della realtà concreta e
tangibile degli affetti umani del
Signore. Così, San Basilio sottolinea
che l’incarnazione del Signore non è
qualcosa di fantasioso, ma che «il
Signore ha posseduto gli affetti
naturali»[37]. San Giovanni
Crisostomo propone un esempio: «Se
non avesse avuto la nostra natura,
non avrebbe sperimentato più volte
la tristezza»[38]. Sant’Ambrogio
afferma: «Poiché ha preso l’anima,
ha preso le passioni dell’anima»[39]. E
Sant’Agostino presenta gli affetti
umani come una realtà che, una
volta assunta da Cristo, non è più
estranea alla vita della grazia: «Il
Signore Gesù prese tutte queste
conseguenze proprie della debolezza
umana (come ne prese la morte
corporale), non per una necessità
impostagli, ma per una volontà di
misericordia. […] Per cui, se a
qualcuno fosse capitato di rattristarsi
e di soffrire in mezzo alle tentazioni



umane, non dovesse, perciò, ritenersi
abbandonato dalla grazia di
Cristo»[40]. Infine, San Giovanni
Damasceno ritiene che questa reale
esperienza affettiva di Cristo nella
sua umanità sia la prova che Egli ha
assunto la nostra natura interamente
e non parzialmente, per redimerla e
trasformarla intera. Cristo ha
dunque assunto tutti gli elementi che
compongono la natura umana,
affinché tutti fossero santificati[41].

63. Vale la pena di riprendere qui la
riflessione di un teologo, il quale
riconosce che, «sotto l’influsso del
pensiero greco, la teologia a lungo ha
relegato il corpo e i sentimenti nel
mondo del pre-umano, dell’infra-
umano o della tentazione del vero
umano, ma ciò che la teologia non ha
risolto in teoria l’ha risolto la
spiritualità in pratica. Essa e la
religiosità popolare hanno
mantenuto vivo il rapporto con gli
aspetti somatici, psicologici e storici



di Gesù. La Via Crucis, la devozione
alle sue piaghe, la spiritualità del
prezioso sangue, la devozione al
cuore di Gesù, le pratiche
eucaristiche [...]. Tutto ciò ha colmato
le lacune della teologia alimentando
l’immaginazione e il cuore, l’amore e
la tenerezza per Cristo, la speranza e
la memoria, il desiderio e la
nostalgia. La ragione e la logica
hanno preso altre strade»[42].

TRIPLICE AMORE

64. Non ci fermiamo nemmeno
soltanto sui suoi sentimenti umani,
per quanto belli e commoventi,
perché contemplando il Cuore di
Cristo riconosciamo come nei suoi
nobili e sani sentimenti, nella sua
tenerezza, nel vibrare del suo affetto
umano, si manifesti tutta la verità del
suo amore divino e infinito. Così lo
esprimeva Benedetto XVI:
«Dall’orizzonte infinito del suo
amore, Dio ha voluto entrare nei



limiti della storia e della condizione
umana, ha preso un corpo e un
cuore; così che noi possiamo
contemplare e incontrare l’infinito
nel finito, il Mistero invisibile e
ineffabile nel Cuore umano di Gesù,
il Nazareno»[43].

65. In realtà, c’è un triplice amore
che è contenuto e ci abbaglia
nell’immagine del Cuore del Signore.
Innanzitutto, l’amore divino infinito
che troviamo in Cristo. Ma pensiamo
anche alla dimensione spirituale
dell’umanità del Signore. Da questo
punto di vista, il cuore «è il simbolo
di quell’ardentissima carità, che,
infusa nella sua anima, costituisce la
preziosa dote della sua volontà
umana». Infine, «è simbolo del suo
amore sensibile»[44].

66. Questi tre amori non sono
capacità separate, che funzionano in
modo parallelo o slegato, bensì
agiscono e si esprimono insieme e in



un costante flusso di vita: «Alla luce,
infatti, della fede, per la quale
crediamo che nella Persona di Cristo
esiste il connubio tra la natura
umana e la divina, la nostra mente è
resa idonea a concepire gli
strettissimi vincoli che esistono tra
l’amore sensibile del cuore fisico di
Gesù e il suo duplice amore
spirituale, l’umano e il divino»[45].

67. Perciò, entrando nel Cuore di
Cristo, ci sentiamo amati da un cuore
umano, pieno di affetti e sentimenti
come i nostri. La sua volontà umana
vuole liberamente amarci, e questa
volontà spirituale è pienamente
illuminata dalla grazia e dalla carità.
Quando raggiungiamo l’intimo di
quel Cuore, siamo inondati dalla
gloria incommensurabile del suo
amore infinito di Figlio eterno, che
non possiamo più separare dal suo
amore umano. È proprio nel suo
amore umano, e non allontanandoci
da esso, che troviamo il suo amore



divino: troviamo «l’infinito nel
finito»[46].

68. È un insegnamento costante e
definitivo della Chiesa che la nostra
adorazione alla sua Persona è unica e
abbraccia inseparabilmente sia la
sua natura divina che la sua natura
umana. Fin dai tempi antichi la
Chiesa insegna che dobbiamo
«adorare un solo e medesimo Cristo,
Figlio di Dio e dell’uomo, in due
nature inseparabili e indivise»[47]. E
questo «con un’unica adorazione […],
perché il Verbo si è fatto carne»[48]. In
nessun modo Cristo è «adorato in
due nature, da cui si introducono due
adorazioni», ma «il Verbo Dio
incarnato con la propria carne è
adorato con una sola adorazione»[49].

69. San Giovanni della Croce ha
voluto esprimere che nell’esperienza
mistica l’amore incommensurabile di
Cristo risorto non è sentito come
estraneo alla nostra vita. L’Infinito in



qualche modo si abbassa affinché
attraverso il Cuore aperto di Cristo
possiamo vivere un incontro d’amore
veramente reciproco: «È infatti
possibile che un uccello di basso volo
prenda un’aquila reale dal volo
sublime, se questa, desiderando di
essere presa, viene in basso»[50]. E
spiega che «vedendo la sposa ferita
dal suo amore e udendone il gemito,
viene ferito dall’amore di lei giacché
tra gli innamorati la ferita dell’uno è
ferita dell’altro e unico è il
sentimento che hanno»[51]. Questo
mistico intende la figura del costato
ferito di Cristo come una chiamata
alla piena unione con il Signore. Egli
è il cervo vulnerato, ferito quando
non ci siamo ancora lasciati toccare
dal suo amore, che scende ai ruscelli
d’acqua per dissetarsi e trova
conforto ogni volta che ci rivolgiamo
a Lui:

«Volgiti, o colomba,



poiché il cervo ferito

sull’alto colle spunta

all’aura del tuo volo e il fresco
prende»[52].

PROSPETTIVE TRINITARIE

70. La devozione al Cuore di Gesù è
marcatamente cristologica; è una
contemplazione diretta di Cristo che
invita all’unione con Lui. Ciò è
legittimo se teniamo presente quanto
chiede la Lettera agli Ebrei: correre
la nostra corsa «tenendo fisso lo
sguardo su Gesù» (12,2). Tuttavia,
non possiamo ignorare che, allo
stesso tempo, Gesù si presenta come
la via per andare al Padre: «Io sono
la via […]. Nessuno viene al Padre se
non per mezzo di me» (Gv 14,6). Egli
vuole condurci al Padre. Ecco perché
la predicazione della Chiesa, fin
dall’inizio, non ci fa fermare a Gesù
Cristo, ma ci conduce al Padre. È Lui



che alla fine, come pienezza
originaria, dev’essere glorificato[53].

71. Soffermiamoci, ad esempio, sulla
Lettera agli Efesini, dove si può
vedere con forza e chiarezza come la
nostra adorazione sia rivolta al
Padre: «Io piego le ginocchia davanti
al Padre» (Ef 3,14). «C’è un solo Dio e
Padre di tutti, che è al di sopra di
tutti, opera per mezzo di tutti ed è
presente in tutti» (Ef 4,6). «Rendendo
continuamente grazie per ogni cosa a
Dio Padre» (Ef 5,20). Il Padre è Colui
al quale siamo destinati (cfr 1 Cor
8,6). Per questo motivo, San Giovanni
Paolo II diceva che «tutta la vita
cristiana è come un grande
pellegrinaggio verso la casa del
Padre»[54]. È ciò che ha sperimentato
Sant’Ignazio di Antiochia sulla via
del martirio: «Un’acqua viva
mormora dentro di me e mi dice:
Vieni al Padre!»[55].



72. È innanzitutto il Padre di Gesù
Cristo: «Benedetto Dio, Padre del
Signore nostro Gesù Cristo» (Ef 1,3). È
«il Dio del Signore nostro Gesù Cristo,
il Padre della gloria» (Ef 1,17).
Quando il Figlio si è fatto uomo, tutti
i desideri e le aspirazioni del suo
cuore umano erano rivolti al Padre.
Se vediamo come Cristo si riferiva al
Padre, possiamo cogliere questo
fascino del suo cuore umano, questo
perfetto e costante orientamento al
Padre[56]. La sua storia su questa
nostra terra è stata un camminare
sentendo nel suo cuore umano una
chiamata incessante ad andare al
Padre[57].

73. Sappiamo che la parola aramaica
con cui Egli si rivolgeva al Padre era
“Abbà”, che significa “papà, babbo”.
Ai suoi tempi alcuni erano infastiditi
da questa familiarità (cfr Gv 5,18). È
l’espressione che Gesù ha usato per
comunicare con il Padre quando è
apparsa l’angoscia della morte:



«Abbà (papà)! Tutto è possibile a te:
allontana da me questo calice! Però
non ciò che voglio io, ma ciò che vuoi
tu» (Mc 14,36). Sempre Egli si è
riconosciuto amato dal Padre: «Mi
hai amato prima della creazione del
mondo» (Gv 17,24). E Gesù, nel suo
cuore umano, era estasiato
nell’ascoltare il Padre che gli diceva:
«Tu sei il Figlio mio, l’amato: in te ho
posto il mio compiacimento» (Mc
1,11).

74. Il quarto Vangelo dice che il Figlio
eterno del Padre è da sempre «nel
seno del Padre» (Gv 1,18)[58].
Sant’Ireneo afferma che «il Figlio di
Dio è sempre esistito al cospetto del
Padre»[59]. E Origene sostiene che il
Figlio persevera «nell’incessante
contemplazione dell’abisso
paterno»[60]. Per questo, quando il
Figlio si è fatto uomo, passava notti
intere a comunicare con il Padre
amato, in cima al monte (cfr Lc 6,12).
Diceva: «Devo occuparmi delle cose



del Padre mio» (Lc 2,49). Guardiamo
le sue espressioni di lode: «Gesù
esultò di gioia nello Spirito Santo e
disse: «Ti rendo lode, o Padre,
Signore del cielo e della terra» (Lc 10,
21). E le sue ultime parole, piene di
fiducia, furono: «Padre, nelle tue
mani consegno il mio spirito» (Lc
23,46).

75. Volgiamo ora lo sguardo allo
Spirito Santo, che riempie il Cuore di
Cristo e arde in Lui. Perché, come ha
detto San Giovanni Paolo II, il Cuore
di Cristo è «il capolavoro dello Spirito
Santo»[61]. Non è solo una cosa del
passato, perché «nel Cuore di Cristo è
viva l’azione dello Spirito Santo, a cui
Gesù ha attribuito l’ispirazione della
sua missione (cfr Lc 4,18; Is 61,1) e di
cui aveva nell’Ultima Cena promesso
l’invio. È lo Spirito che aiuta a
cogliere la ricchezza del segno del
costato trafitto di Cristo, dal quale è
scaturita la Chiesa (cfr Cost.
Sacrosanctum Concilium, 5)»[62]. In



definitiva, «solo lo Spirito Santo può
aprire dinanzi a noi questa pienezza
dell’“uomo interiore”, che si trova nel
Cuore di Cristo. Solo Lui può far sì
che da questa pienezza attingano
forza, gradatamente, anche i nostri
cuori umani»[63].

76. Se cerchiamo di addentrarci nel
mistero dell’azione dello Spirito,
vediamo che Egli geme in noi e dice
“Abbà”: «Che voi siete figli lo prova il
fatto che Dio mandò nei nostri cuori
lo Spirito del suo Figlio, il quale
grida: “Abbà! Padre!”» (Gal 4,6).
Infatti «lo Spirito stesso, insieme al
nostro spirito, attesta che siamo figli
di Dio» (Rm 8,16). L’azione dello
Spirito Santo nel cuore umano di
Cristo provoca incessantemente
questa attrazione verso il Padre. E
quando ci unisce per la grazia ai
sentimenti di Cristo, ci rende
partecipi della relazione del Figlio
con il Padre, è «lo Spirito che rende



figli adottivi, per mezzo del quale
gridiamo: “Abbà! Padre!”» (Rm 8,15).

77. Il nostro rapporto con il Cuore di
Cristo si trasforma allora sotto
l’impulso dello Spirito, che ci orienta
verso il Padre, fonte della vita e
origine ultima della grazia. Cristo
stesso non desidera che ci fermiamo
solo a Lui. L’amore di Cristo è
«rivelazione della misericordia del
Padre»[64]. Il suo desiderio è che,
spinti dallo Spirito che sgorga dal suo
Cuore, “con Lui e in Lui” andiamo al
Padre. La gloria è rivolta al Padre
“per” Cristo[65], “con” Cristo[66] e “in”
Cristo[67]. San Giovanni Paolo II
insegnava che «il Cuore del Salvatore
ci invita a risalire all’amore del
Padre, che è la sorgente di ogni
autentico amore»[68]. È proprio
questo che lo Spirito Santo, venendo
a noi dal Cuore di Cristo, cerca di
alimentare nei nostri cuori. Per
questo la Liturgia, sotto l’azione
vivificante dello Spirito, si rivolge



sempre al Padre dal Cuore risorto di
Cristo.

ESPRESSIONI MAGISTERIALI
RECENTI

78. In diverse modalità il Cuore di
Cristo è stato presente nella storia
della spiritualità cristiana. Nella
Bibbia e nei primi secoli della Chiesa
appariva nella figura del costato
ferito del Signore, come fonte della
grazia o come richiamo a un intimo
incontro d’amore. Così è
costantemente riapparso nella
testimonianza di molti santi fino al
giorno d’oggi. Negli ultimi secoli
questa spiritualità ha assunto la
forma di un vero e proprio culto del
Cuore del Signore.

79. Alcuni miei predecessori hanno
fatto riferimento al Cuore di Cristo e
con espressioni molto differenti
hanno invitato a unirsi a Lui. Alla
fine del XIX secolo, Leone XIII ci
invitava a consacrarci a Lui e nella



sua proposta univa al tempo stesso
l’invito all’unione con Cristo e
l’ammirazione per lo splendore del
suo amore infinito[69]. Circa
trent’anni dopo, Pio XI presentò
questa devozione come un
compendio dell’esperienza di fede
cristiana[70]. Inoltre, Pio XII ha
affermato che il culto del Sacro
Cuore esprime in modo eccellente,
come una sintesi sublime, il nostro
culto a Gesù Cristo[71].

80. Più recentemente, San Giovanni
Paolo II ha presentato lo sviluppo di
questo culto nei secoli passati come
una risposta alla crescita di forme di
spiritualità rigoriste e disincarnate
che dimenticavano la misericordia
del Signore, ma allo stesso tempo
come un appello attuale davanti a un
mondo che cerca di costruirsi senza
Dio: «La devozione al Sacro Cuore,
così come si è sviluppata nell’Europa
di due secoli fa, sotto l’impulso delle
esperienze mistiche di Santa



Margherita Maria Alacoque, è stata
la risposta al rigorismo giansenista,
che aveva finito per misconoscere
l’infinita misericordia di Dio. [...]
L’uomo del Duemila ha bisogno del
Cuore di Cristo per conoscere Dio e
per conoscere se stesso; ne ha
bisogno per costruire la civiltà
dell’amore»[72].

81. Benedetto XVI invitava a
riconoscere il Cuore di Cristo come
presenza intima e quotidiana nella
vita di ciascuno: «Ogni persona ha
bisogno di avere un “centro” della
propria vita, una sorgente di verità e
di bene a cui attingere per affrontare
le varie situazioni e la fatica della
vita quotidiana. Ognuno di noi,
quando fa silenzio, ha bisogno di
sentire non solo il battito del proprio
cuore, ma anche, più profondamente,
il battito di una presenza affidabile,
percepibile con i sensi della fede e
tuttavia molto più reale: la presenza
di Cristo, cuore del mondo»[73].



APPROFONDIMENTO E ATTUALITÀ

82. L’immagine espressiva e
simbolica del Cuore di Cristo non è
l’unica risorsa che lo Spirito Santo ci
dà per incontrare l’amore di Cristo, e
avrà sempre bisogno di essere
arricchita, illuminata e rinnovata
attraverso la meditazione, la lettura
del Vangelo e la maturazione
spirituale. Già Pio XII diceva che la
Chiesa non pretende «di vedere e di
adorare nel Cuore di Gesù
l’immagine così detta formale, cioè il
segno proprio e perfetto del suo
amore divino, non essendo possibile
che l’intima essenza di questo sia
adeguatamente rappresentata da
qualsiasi immagine creata»[74].

83. La devozione al Cuore di Cristo è
essenziale per la nostra vita cristiana
in quanto significa l’apertura piena
di fede e di adorazione al mistero
dell’amore divino e umano del
Signore, tanto che possiamo



affermare ancora una volta che il
Sacro Cuore è una sintesi del
Vangelo[75]. Bisogna ricordare che le
visioni o le manifestazioni mistiche
narrate da alcuni santi che hanno
proposto con passione la devozione
al Cuore di Cristo non sono qualcosa
che i credenti sono obbligati a
credere come se fossero la Parola di
Dio[76]. Sono stimoli belli che possono
motivare e fare molto bene, anche se
nessuno deve sentirsi obbligato a
seguirli se non trova che lo aiutino
nel suo cammino spirituale. Va
sempre ricordato, del resto, come
affermava Pio XII, che non si può
dire che questo culto «debba la sua
origine a rivelazioni private»[77].

84. La proposta della Comunione
eucaristica il primo venerdì di ogni
mese, ad esempio, era un messaggio
forte in un momento in cui molte
persone smettevano di accostarsi alla
Comunione perché non avevano
fiducia nel perdono divino, nella sua



misericordia, e consideravano la
Comunione come una sorta di
premio per i perfetti. In quel contesto
giansenista, la promozione di questa
pratica fece molto bene, aiutando a
riconoscere nell’Eucaristia l’amore
gratuito e vicino del Cuore di Cristo
che ci chiama all’unione con Lui.
Possiamo affermare che anche oggi
farebbe molto bene per un altro
motivo: perché in mezzo al vortice
del mondo attuale e alla nostra
ossessione per il tempo libero, il
consumo e il divertimento, i
telefonini e i social media,
dimentichiamo di nutrire la nostra
vita con la forza dell’Eucaristia.

85. Allo stesso modo, nessuno deve
sentirsi obbligato a fare un’ora di
adorazione il giovedì. Ma come non
raccomandarla? Quando qualcuno
vive questa pratica con fervore
insieme a tanti fratelli e sorelle e
trova nell’Eucaristia tutto l’amore del
Cuore di Cristo, «adora insieme con



la Chiesa il simbolo e quasi il vestigio
della Carità divina, la quale si è
spinta fino ad amare anche col Cuore
del Verbo Incarnato il genere
umano»[78].

86. Questo era difficile da capire per
molti giansenisti, che guardavano
dall’alto in basso tutto ciò che era
umano, affettivo, corporeo, e in
definitiva ritenevano che tale
devozione ci allontanasse dalla più
pura adorazione del Dio Altissimo.
Pio XII definì «falsa mistica»[79]

l’atteggiamento elitario di alcuni
gruppi che vedevano Dio così alto,
così separato, così distante, da
considerare le espressioni sensibili
della pietà popolare pericolose e
bisognose del controllo ecclesiastico.

87. Si potrebbe sostenere che oggi,
più che al giansenismo, ci troviamo
di fronte a una forte avanzata della
secolarizzazione, che aspira ad un
mondo libero da Dio. A ciò si



aggiunge che si stanno moltiplicando
nella società varie forme di
religiosità senza riferimento a un
rapporto personale con un Dio
d’amore, che sono nuove
manifestazioni di una “spiritualità
senza carne”. Questo è vero.
Tuttavia, devo constatare che
all’interno della Chiesa stessa il
dannoso dualismo giansenista è
rinato con nuovi volti. Ha acquistato
nuova forza negli ultimi decenni, ma
è una manifestazione di quello
gnosticismo che già danneggiava la
spiritualità nei primi secoli della fede
cristiana, e che ignorava la verità
della “salvezza della carne”. Per
questo motivo rivolgo il mio sguardo
al Cuore di Cristo e invito a
rinnovare la sua devozione. Spero
che possa essere attraente anche per
la sensibilità di oggi e in tal modo ci
aiuti ad affrontare questi vecchi e
nuovi dualismi ai quali offre una
risposta adeguata.



88. Vorrei aggiungere che il Cuore di
Cristo ci libera allo stesso tempo da
un altro dualismo: quello di
comunità e pastori concentrati solo
su attività esterne, riforme strutturali
prive di Vangelo, organizzazioni
ossessive, progetti mondani,
riflessioni secolarizzate, su varie
proposte presentate come requisiti
che a volte si pretende di imporre a
tutti. Ne risulta spesso un
cristianesimo che ha dimenticato la
tenerezza della fede, la gioia della
dedizione al servizio, il fervore della
missione da persona a persona,
l’esser conquistati dalla bellezza di
Cristo, l’emozionante gratitudine per
l’amicizia che Egli offre e per il senso
ultimo che dà alla vita personale.
Insomma, un’altra forma di
trascendentalismo ingannevole,
altrettanto disincarnato.

89. Queste malattie tanto attuali,
dalle quali, quando ci siamo lasciati
catturare, non sentiamo nemmeno il



desiderio di guarire, mi spingono a
proporre a tutta la Chiesa un nuovo
approfondimento sull’amore di
Cristo rappresentato nel suo santo
Cuore. Lì possiamo trovare tutto il
Vangelo, lì è sintetizzata la verità che
crediamo, lì vi è ciò che adoriamo e
cerchiamo nella fede, ciò di cui
abbiamo più bisogno.

90. Davanti al Cuore di Cristo è
possibile tornare alla sintesi
incarnata del Vangelo e vivere ciò
che ho proposto poco tempo fa,
ricordando l’amata Santa Teresa di
Gesù Bambino: «L’atteggiamento più
adeguato è riporre la fiducia del
cuore fuori di noi stessi: nell’infinita
misericordia di un Dio che ama
senza limiti e che ha dato tutto nella
Croce di Gesù»[80]. Ella lo viveva
intensamente perché aveva scoperto
nel Cuore di Cristo che Dio è amore:
«A me Egli ha donato la sua
Misericordia infinita ed è attraverso
essa che contemplo e adoro le altre



perfezioni Divine!»[81]. Ecco perché la
preghiera più popolare, diretta come
un dardo al Cuore di Cristo, dice
semplicemente: “Confido in te”[82].
Non servono altre parole.

91. Nei prossimi capitoli metteremo
in evidenza due aspetti fondamentali
che oggi la devozione al Sacro Cuore
dovrebbe tenere uniti per continuare
a nutrirci e ad avvicinarci al Vangelo:
l’esperienza spirituale personale e
l’impegno comunitario e missionario.

[28] Pio XII, Lett. enc. Haurietis Aquas
(15 maggio 1956), I: AAS 48 (1956),
316.

[29] Pio VI, Cost. Auctorem fidei (28
agosto 1794), 63: DH, 2663.

[30] Leone XIII, Lett. enc. Annum
Sacrum (25 maggio 1899): ASS 31
(1898-99), 649.



[31] Ibid.: «Inest in Sacro Corde
symbolum atque expressa imago
infinitae Iesu Christi caritatis».

[32] Angelus, 9 giugno 2013:
L’Osservatore Romano, 10-11 giugno
2013, p. 8.

[33] Si comprende così perché la
Chiesa abbia proibito che si
collochino sull’altare raffigurazioni
del solo cuore di Gesù o di Maria (cfr 
Risposta della Congregazione dei Riti
al Rev. Charles Lecoq, P.S.S., 5 aprile
1879: Decreta authentica
Congregationis Sacrorum Rituum ex
actis ejusdem collecta, vol. III,
107-108, n. 3492). Fuori dalla
Liturgia, «per la devozione
privata» (ibid.), si può utilizzare il
simbolismo del cuore come
espressione didattica, figura estetica
o emblema che invita a pensare
all’amore di Cristo, ma si corre il
rischio di prendere il cuore come
oggetto di adorazione o di dialogo



spirituale separatamente dalla
persona di Cristo. Il 31 marzo 1887 la
Congregazione diede un’altra
risposta simile (ivi, 187, n. 3673).

[34] Conc. Ecum. di Trento, Sess. XXV,
Decr. Mandat Sancta Synodus (3
dicembre 1563): DH, 1823.

[35] V Conferenza Generale
dell’Episcopato Latinoamericano e
dei Caraibi, Documento di Aparecida
(29 giugno 2007), n. 259.

[36] Lett. enc. Haurietis Aquas (15
maggio 1956), I: AAS 48 (1956),
323-324.

[37] Ep. 261, 3: PG 32, 972.

[38] In Io. homil. 63, 2: PG 59, 350.

[39] De fide ad Gratianum, II, 7, 56: PL
16, 594 (ed. 1880).

[40] Enarr. in Ps. 87, 3: PL 37, 1111.



[41] Cfr De fide orth. 3, 6.20: PG 94,
1006.1081.

[42] Olegario González de Cardedal, 
La entraña del cristianismo,
Salamanca 2010, 70-71.

[43] Angelus, 1 giugno 2008:
L’Osservatore Romano, 2-3 giugno
2008, p. 1.

[44] Pio XII, Lett. enc. Haurietis Aquas
(15 maggio 1956), II: AAS 48 (1956),
327-328.

[45] Ivi, 28: AAS 48 (1956), 343-344.

[46] Benedetto XVI, Angelus, 1 giugno
2008: L’Osservatore Romano, 2-3
giugno 2008, p. 1.

[47] Vigilio, Cost. Inter innumeras
sollicitudines (14 maggio 553): DH,
420.

[48] Conc. Ecum. di Efeso, Anatemi di
Cirillo di Alessandria, 8: DH, 259.



[49] Conc. Ecum. II di Costantinopoli, 
Sess. VIII (2 giugno 553), Can. 9: DH,
431.

[50] S. Giovanni della Croce, Cantico
spirituale A, Strofa 22, 4: Opere,
Roma 1979, 919.

[51] Ivi, Strofa 12, 8: Opere, cit., 881.

[52] Ivi, Strofa 12,1: 878.

[53] «Per noi c’è un solo Dio, il Padre,
dal quale tutto proviene e noi siamo
per lui» (1 Cor 8,6). «Al Dio e Padre
nostro sia gloria nei secoli dei secoli.
Amen» (Fil 4,20). «Sia benedetto Dio,
Padre del Signore nostro Gesù Cristo,
Padre misericordioso e Dio di ogni
consolazione» (2 Cor 1,3).

[54] Lett. ap. Tertio millennio
adveniente (10 novembre 1994), 49:
AAS 87 (1995), 35.

[55] Ad Rom., 7: PG 5, 694.



[56] «Bisogna che il mondo sappia
che io amo il Padre» (Gv 14,31). «Io e
il Padre siamo una cosa sola» (Gv
10,30). «Io sono nel Padre e il Padre è
in me» (Gv 14,10).

[57] «Vado al Padre» (pros ton Patéra:
Gv 16,28). «Io vengo a te» (pros se: Gv
17,11).

[58] «Eis ton kolpon tou Patrós».

[59] Adv. Haer., III, 18, 1: PG 7, 932.

[60] In Joh., II, 2: PG 14, 110.

[61] Angelus, 23 giugno 2002:
L’Osservatore Romano, 24-25 giugno
2002, p. 1.

[62] S. Giovanni Paolo II, Messaggio
nel centenario della consacrazione del
genere umano al Cuore divino di Gesù,
Varsavia, 11 giugno 1999, Solennità
del Sacro Cuore di Gesù:
L’Osservatore Romano, 12 giugno
1999, p. 5.



[63] Id., Angelus, 8 giugno 1986, 4:
L’Osservatore Romano, 9-10 giugno
1986, p. 5.

[64] Omelia, Visita al Policlinico
Gemelli e alla Facoltà di Medicina
dell’Università Cattolica del Sacro
Cuore, 27 giugno 2014: L’Osservatore
Romano, 29 giugno 2014, p. 7.

[65] Ef 1,5.7; 2,18; 3,12.

[66] Ef 2,5.6; 4,15.

[67] Ef 1,3.4.6.7.11.13.15;
2,10.13.21.22; 3,6.11.21.

[68] Messaggio nel centenario della
consacrazione del genere umano al
Cuore divino di Gesù, Varsavia, 11
giugno 1999, Solennità del Sacro
Cuore di Gesù: L’Osservatore
Romano, 12 giugno 1999, p. 5.

[69] «Quoniamque inest in Sacro
Corde symbolum atque expressa
imago infinitae Iesu Christi caritatis,



quae movet ipsa nos ad amandum
mutuo, ideo consentaneum est dicare
se Cordi eius augustissimo: quod
tamen nihil est aliud quam dedere
atque obligare se Iesu Christo […]. En
alterum hodie oblatum oculis
auspicatissimum divinissimumque
signum: videlicet Cor Iesu
sacratissimum, superimposita cruce,
splendidissimo candore inter
flammas elucens. In eo omnes
collocandae spes: ex eo hominum
petenda atque expectanda
salus» (Lett. enc. Annum Sacrum [25
maggio 1899]: ASS 31 [1898-99], 649;
651).

[70] «In quel felicissimo segno e nella
forma che ne emana non sono forse
contenute tutta la sostanza della
religione e specialmente la norma di
una vita più perfetta, come quella
che guida per una via più facile le
menti a conoscere intimamente Gesù
Cristo e induce i cuori ad amarlo più
ardentemente e più generosamente



ad imitarlo?» (Lett. enc.
Miserentissimus Redemptor [8
maggio1928]: AAS 20 (1928), 167.

[71] «è un atto eccellentissimo della
virtù di religione, cioè un atto di
assoluta e incondizionata
sottomissione e consacrazione da
parte nostra all’amore del Redentore
Divino, di cui è indice e simbolo
quanto mai espressivo il suo Cuore
trafitto […]; vi possiamo ammirare
non soltanto il simbolo ma anche,
per così dire, la sintesi di tutto il
mistero della nostra redenzione […].
Gesù Cristo espressamente e
ripetutamente indicò il suo Cuore
come un simbolo quanto mai atto a
stimolare gli uomini alla conoscenza
e alla stima del suo amore; ed
insieme lo costituì quasi segno ed
arra di misericordia e di grazia per i
bisogni spirituali della Chiesa nei
tempi moderni» (Lett. enc. Haurietis
Aquas [15 maggio 1956], Proemio; III;
IV: AAS 48 (1956), 311; 336; 340).



[72] Catechesi, 8 giugno 1994, 2:
L’Osservatore Romano, 9 giugno
1994, p. 5.

[73] Angelus, 1 giugno 2008:
L’Osservatore Romano, 2-3 giugno
2008, p. 1.

[74] Lett. enc. Haurietis Aquas (15
maggio 1956), IV: AAS 48 (1956), 344.

[75] Cfr ivi: AAS 48 (1956), 336.

[76] «Il valore delle rivelazioni
private è essenzialmente diverso
dall’unica rivelazione pubblica:
questa esige la nostra fede […]. Una
rivelazione privata […] è un aiuto,
che è offerto, ma del quale non è
obbligatorio fare uso» (Benedetto
XVI, Esort. ap. Verbum Domini [30
settembre 2010], 14: AAS 102 [2010],
696).

[77] Lett. enc. Haurietis Aquas (15
maggio 1956), IV: AAS 48 (1956), 340.



[78] Ivi: AAS 48 (1956), 344.

[79] Ibid.

[80] Esort. ap. C’est la confiance (15
ottobre 2023), 20: L’Osservatore
Romano, 16 ottobre 2023.

[81] S. Teresa di Gesù Bambino, Ms A,
83vº: Opere complete, Roma 1997,
209.

[82] S. Maria Faustina Kowalska, 
Diario. La Misericordia Divina nella
mia anima (1° quaderno, 22 febbraio
1931), Città del Vaticano 2021, 74.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/iii-questo-e-il-
cuore-che-ha-tanto-amato/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/iii-questo-e-il-cuore-che-ha-tanto-amato/
https://opusdei.org/it/article/iii-questo-e-il-cuore-che-ha-tanto-amato/
https://opusdei.org/it/article/iii-questo-e-il-cuore-che-ha-tanto-amato/

	III. QUESTO È IL CUORE CHE HA TANTO AMATO

