
opusdei.org

La luce della fede
(X): I libri di Dio

Nella Sacra Scrittura noi
ascoltiamo la Parola di Dio. Per
aiutarci a comprenderla,
conviene conoscere la
tradizione della Chiesa e
ricorrere allo Spirito Santo.

29/07/2019

In qualunque comunità umana è
normale che si narrino storie intorno
alle proprie origini. Una riunione
familiare, una festa o un
anniversario, suole essere l’occasione
per ricordare un evento importante o



significativo: un aneddoto dei nonni,
i meriti di un avo illustre, la
fondazione della città o
l’indipendenza della nazione. Queste
narrazioni non sono un semplice
passatempo o un’esercitazione
puramente nostalgica della memoria,
ma contribuiscono a formare
l’identità della famiglia o del gruppo;
in tal modo, i suoi membri più
giovani scoprono da dove vengono e
capiscono meglio chi sono. Così si
considerava il popolo d’Israele e così
ha trasmesso le opere del Signore di
generazione in generazione: «Ciò che
abbiamo udito e conosciuto e i nostri
padri ci hanno raccontato, non lo
terremo nascosto ai loro figli; diremo
alla generazione futura le lodi del
Signore, la sua potenza e le
meraviglie che egli ha compiuto»[1].
Anche la Chiesa – nuovo Popolo di
Dio – è una famiglia che ricorda e
aggiorna continuamente i fatti che le
hanno dato origine: la storia



dell’antico Israele e soprattutto la
morte e risurrezione di Gesù.

Certe volte questi racconti familiari o
popolari si mettono per iscritto e,
dopo aver ricevuto una elaborazione
letteraria più o meno complessa a
seconda dei casi, possono arrivare a
essere considerati opere di
riferimento per la comunità nella
quale sono nati. Alcuni popoli antichi
attribuivano a queste loro scritture
un’origine divina: per loro quei libri
erano stati scritti direttamente dalle
divinità del cielo. Ma quando la
Chiesa afferma che «Dio è l’Autore
della Sacra Scrittura»[2], vuole dire
con questo che crede anche che i suoi
libri siano discesi dal cielo? In che
modo la fede cattolica concepisce
l’origine delle Scritture? Che
relazione hanno con la Chiesa?

Che vuol dire che Dio è l’autore
della Bibbia e che ci parla
attraverso di essa?



La fede ci annuncia un Dio che ha
creato il cielo e la terra e che rispetta
l’autonomia della propria opera. Non
cerca di conculcare l’intelligenza né
la libertà delle creature razionali. E
neppure impone all’uomo la sua
salvezza, ma la propone affinché, se
vuole, l’accetti di buon cuore.
Analogamente, volendosi far
conoscere dagli esseri umani, si è
voluto servire di un linguaggio a loro
comprensibile, perché la lingua con
la quale comunicano eternamente
tra loro il Padre, il Figlio e lo Spirito
Santo – l’«idioma divino» – ci risulta
inaccessibile. Per questo, la Chiesa
spiega che Dio fa conoscere il suo
amore agli uomini e porta avanti il
suo progetto di salvezza operando e
parlando «per mezzo di uomini alla
maniera umana»[3].

Alla luce del mistero di Gesù Cristo,
che «compie e completa la
rivelazione»[4], è più facile capire
questa logica divina. Egli è vero Dio e



vero uomo. La sua Umanità è la via
per conoscere il mistero di Dio.
Questo non impedisce che, con la sua
dimensione umana, abbia voluto
condividere le nostre limitazioni,
eccetto il peccato. Non solo ha avuto
fame e sete e ha provato la
stanchezza, ma avrà anche provato
lo sforzo che comportava imparare a
leggere, apprendere il mestiere che
san Giuseppe gli insegnava, ecc. Era
Dio, ma non ha rinunciato alle
limitazioni proprie dell’umanità.

Gesù ha voluto parlarci con parole
umane, comunicarci il suo messaggio
di salvezza con il modo di esprimersi
di un’epoca ben precisa. In modo
analogo, quando la Chiesa parla di
“ispirazione divina” della Scrittura,
sebbene affermi che lo Spirito Santo
è l’autore principale dei libri sacri,
questo non significa che siano esenti
dai limiti propri di qualsiasi opera
umana. Nella Sacro Scrittura «le
parole di Dio, espresse con lingue



umane, si sono fatte simili al
linguaggio degli uomini, come già il
Verbo dell’Eterno Padre, avendo
assunto le debolezze dell’umana
natura, si fece simile agli uomini»[5].

La dimensione umana della Bibbia
rende accessibile a noi la Parola di
Dio; ma questo implica anche che,
quando la leggiamo, dobbiamo fare i
conti con alcuni limiti. Tuttavia, non
sempre si percepisce tutta la portata
né si accettano tutte le conseguenze
di quanto detto. Più esattamente,
alcuni hanno una nozione troppo
semplicistica della Bibbia, al punto
da non lasciare spazio a nessun tipo
di imperfezione. Come spiegava san
Giovanni Paolo II, queste persone
«hanno tendenza a credere che,
essendo Dio l’Essere assoluto, ognuna
delle sue parole abbia un valore
assoluto, indipendente da tutti i
condizionamenti del linguaggio
umano»[6]. Sembra che questo sia
più rispettoso della grandezza di Dio,



ma in realtà equivale a ingannarsi e
a rifiutare «i misteri dell’ispirazione
scritturale e dell’Incarnazione,
rifacendosi ad una falsa nozione
dell’Assoluto. Il Dio della Bibbia non
è un Essere assoluto che,
schiacciando tutto quello che tocca,
sopprimerebbe tutte le differenze e
tutte le sfumature»[7]. Proprio in
questo adattarsi a ciò che è piccolo si
dimostra la misericordia di Dio:
quell’amore che porta ad adeguarsi
al nostro modo di esprimerci, a
manifestarsi in una maniera
amabile, in modo che la sua
grandezza non ci impedisca di
avvicinarci a Lui. Lo vediamo
nell’opera della Redenzione e lo
vediamo anche nel modo in cui si fa
conoscere. «Quando si esprime in un
linguaggio umano, egli non dà ad
ogni espressione un valore uniforme,
ma ne utilizza le possibili sfumature
con estrema flessibilità, e ne accetta
anche le limitazioni»[8].



Per evitare una concezione troppo
semplicistica della Bibbia, è utile
ricordare che i libri che la formano
sono stati scritti non solo in epoche
diverse, ma in tre lingue differenti:
ebraico, aramaico e greco. I testi
sono stati scritti da esseri umani
attraverso i quali Dio ha operato
senza che per questo essi non
possano essere considerati i veri
autori dei suoi libri[9]. Così, per
esempio, quando san Paolo esprime
ad alcuni cristiani la sua
indignazione con parole veementi,
dicendo «O stolti Galati»! (Gal 3, 1;
cfr. 3, 3), è lui che è irritato, non certo
lo Spirito Santo! Non c’è dubbio che
san Paolo rimproveri mosso dallo
Spirito Santo, ma usa un modo di
esprimersi consono al suo carattere e
alle espressioni linguistiche del suo
ambiente.

La Tradizione, aggiunte della
Chiesa alla Bibbia?



Un’altra conseguenza del carattere
divino e umano della Sacra Scrittura
è il suo legame con la Chiesa. La
Bibbia non è caduta direttamente dal
cielo, ma è la Chiesa che ce la
presenta, assicurandoci che Dio ci
parla oggi attraverso la Sacra
Scrittura. Ritornando a ciò che
abbiamo detto all’inizio, il popolo di
Israele e la Chiesa sono la famiglia o
comunità nella quale sono nati,
hanno preso forma e sono stati
trasmessi i racconti, le profezie, le
preghiere, le esortazioni, i proverbi e
gli altri testi che troviamo nell’Antico
e nel Nuovo Testamento.

In verità, la fonte, il punto di
partenza o l’origine della
Rivelazione, è uno solo: Dio, che si
manifestò pienamente nel suo Figlio
fatto uomo, Gesù Cristo. Egli è la
Rivelazione di Dio. La vita e
l’insegnamento di Gesù, e soprattutto
la sua passione, morte e risurrezione
– accadute “secondo le Scritture” (cfr.



1 Cor 15, 3-4) – costituiscono
l’annuncio che Egli stesso comanda
agli apostoli di predicare in tutto il
mondo. Questa buona notizia, il
Vangelo, che si trasmette in maniera
viva nella Chiesa, è il contenuto
fondamentale della Tradizione
apostolica, che si mette per iscritto
(dando luogo al Nuovo Testamento) e
che si trasmette anche nella vita
della Chiesa: il modo in cui essa
insegna la fede, la forma che prende
la sua preghiera nella liturgia, lo stile
di vita che propone quando parla di
morale.

La Tradizione è la vita stessa della
Chiesa in quanto trasmette il
Vangelo. Per questo, non è corretto
intenderla come se fosse solo una
parte della Rivelazione, che sarebbe
formata da quelle verità che non
appaiono chiaramente nella Bibbia.
Neppure si riduce alle formule e alle
pratiche che col tempo si sono
aggiunte, né agli insegnamenti dei



Padri o dei concili. Questa confusione
si riscontrava in alcuni autori che
parlavano della Bibbia e della
Tradizione come se entrambe fossero
le “due fonti” della Rivelazione
divina. Alcune verità di fede si
conoscono grazie alla Scrittura e
alcune altre grazie alla Tradizione:
per esempio, il primato di Pietro si
trova nei Vangeli (cfr. Mt 16, 17-19; 
Lc 22, 31-32; Gv 21, 1-19), mentre
l’Assunzione della Madonna non
appare esplicitamente nel Nuovo
Testamento. Sembrava uno schema
semplice che risolveva molti
problemi. Tuttavia, pensare che
disponiamo di due fonti della
rivelazione, come se Dio ci parlasse o
attraverso l’una o attraverso l’altra,
non corrisponde alla realtà. La
Bibbia ci porta dentro la Tradizione
della Chiesa, facendo parte di essa, e
non separatamente.

Per il fatto stesso di vivere e
diffondere la loro fede, tutti i cattolici



sono soggetti attivi della Tradizione,
così come tutti i membri di una
famiglia partecipano in qualche
modo alla comunicazione della sua
identità. La vita santa di quelli che
seguono Cristo va manifestando i
diversi aspetti del Vangelo; come dice
Papa Francesco, «ogni santo è una
missione; è un progetto del Padre per
riflettere e incarnare, in un momento
determinato della storia, un aspetto
del Vangelo»[10]. Niente e nessuno
rimane fuori: «La Chiesa, nella sua
dottrina, nella sua vita e nel suo
culto, perpetua e trasmette a tutte le
generazioni tutto ciò che essa è, tutto
ciò che essa crede»[11].

Perché leggere attraverso la
Tradizione?

La Tradizione della Chiesa è viva.
Questo contrasta con la concezione
che a volte si ha della “tradizione” o
delle “tradizioni”, come cose del
passato: le tradizioni ancestrali di un



popolo, le feste tradizionali o anche i
costumi tradizionali. Tuttavia, nella
Chiesa la Tradizione viene dal
passato, ma non rimane nel passato.
Per spiegare questo concetto
Benedetto XVI usa un paragone
illuminante: «La Tradizione non è
trasmissione di cose o di parole, una
collezione di cose morte. La
Tradizione è il fiume vivo che ci
collega alle origini, il fiume vivo nel
quale sempre le origini sono
presenti»[12].

In questo fiume vivo, che nasce da
Cristo e che ci porta allo stesso Cristo,
la Chiesa riceve e trasmette una
collana di libri che le sono dati come
testimonianza ispirata della
Rivelazione divina, vale a dire, un
insieme di Scritture che le
comunicano ciò che Dio stesso ha
voluto che rimanesse depositato per
iscritto per la nostra salvezza. «La
stessa Tradizione fa conoscere alla
Chiesa il Canone integrale dei libri



sacri, e in essa fa più profondamente
comprendere e rende
ininterrottamente operanti le stesse
Sacre Scritture; così Dio, il quale ha
parlato in passato, non cessa di
parlare con la Sposa del suo Figlio
diletto»[13].

La Tradizione, che è una sorta di
focolare dove nasce la Sacra
Scrittura, diventa anche la via per
comprenderla meglio. Accade
qualcosa di simile all’esercizio che
facciamo per apprezzare tutta la
ricchezza di un’opera letteraria: non
ci basta fare di essa una lettura
isolata, ma fissiamo la nostra
attenzione nel contesto in cui è stata
scritta, nel panorama intellettuale
del suo autore, nella comunità in cui
ha avuto origine. Così, quando la
Chiesa suggerisce che la Tradizione
viva è un criterio di interpretazione
biblica[14] o sostiene che il «luogo
originario dell’ermeneutica della
Bibbia»[15] è la Chiesa, quello che ci



vuol dire è che una lettura fatta in
comunione con tutti quelli che hanno
creduto in Cristo ci permette di
accedere alle ricchezze della Sacra
Scrittura. È chiaro che qualunque
persona può leggere e in una certa
misura comprendere la Bibbia anche
se non ha ricevuto il dono della fede.
La differenza sta nel fatto che,
quando un battezzato legge i libri
biblici, non lo fa cercando solamente
di decifrare il contenuto di alcuni
testi antichi, ma si propone di
scoprire il messaggio che Dio ha
voluto lasciare in essi e che ora gli
vuole comunicare.

Inoltre, da questa prospettiva, si
capisce meglio perché per
comprendere la Bibbia si
raccomanda tanto di ricorrere allo
Spirito Santo. Prima di morire Gesù
annunciò ai suoi discepoli che lo
Spirito Santo insegnerà loro e
ricorderà tutto ciò che Egli aveva
detto loro (cfr. Gv 14, 26) e li avrebbe



guidati alla verità tutta intera (cfr. Gv
16, 13). La lettura della Sacra
Scrittura è un momento privilegiato
nel quale diventa realtà questa
promessa: lo Spirito Santo, autore dei
libri sacri, ci fa comprendere meglio
la vita e gli insegnamenti di Cristo
raccolti nei Vangeli, annunciata dai
profeti e spiegati nella predicazione
apostolica. Lo Spirito Santo è il
vincolo d’amore tra i credenti, e ci
introduce alla comunione con la
Chiesa di tutti i tempi. È per mezzo
dello Spirito Santo che «la viva voce
del Vangelo risuona nella Chiesa, e
per mezzo di questa nel mondo»[16].

Juan Carlos Ossandón

* * *

Bibliografia

– Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum (18-XI-1965).



– Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 50-141.

– San Giovanni Paolo II, Discorso De
tout coeur, 23-IV-1993.

– Benedetto XVI, Udienza generale,
26-IV-2006; Es. Ap. Verbum Domini
(30-IX-2010), specialmente la prima
parte.

* * *

– G. Aranda Pérez, «Inspiración de la
Sagrada Escritura» in C. Izquierdo
(ed.), Diccionario de teología, Eunsa,
Pamplona 20143, 511-517.

– V. Balaguer, «La Constitución
dogmática Dei Verbum», Annuarium
Historiae Conciliorum 43 (2011)
271-310.

– J. Dupont, «Écriture et Tradition», 
Nouvelle revue théologique 85 (1963)
337-356.



– C. Izquierdo, «Tradición» in C.
Izquierdo (ed.), Diccionario de
teología, Eunsa, Pamplona 20143.

– J. Ratzinger, La mia vita.
Autobiografia, San Paolo Edizioni,
Cinisello Balsamo (Milano) 2005,
capitolo «L’inizio del Concilio e il
trasferimento a Münster».

[1]Sal 78, 3-4. Cfr. Papa Francesco, Es.
Ap. Amoris Laetitia (19-III-2016), n.
16.

[2]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 105.

[3] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 12.

[4]Ibid., n. 4.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 13. Prima della Dei



Verbum questa analogia era stata
proposta da Pio XII nell’enciclica 
Divino Afflante Spiritu (30-IX-1943), n.
24 (EB 559; EB=Enchiridion
Biblicum). Più tardi l’hanno fatta
propria san Giovanni Paolo II –
Discorso De tout coeur (23-IV-1993),
nn. 6-7 (EB 559) -, il Catechismo della
Chiesa Cattolica (n. 101) e Benedetto
XVI – Es. Ap. Verbum Domini (30-
IX-2010), n. 18 -.

[6] San Giovanni Paolo II, Discorso De
tout coeur, 23-IV-1993, n. 8 (EB 1247).

[7]Ibidem.

[8]Ibidem.

[9] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 11.

[10] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete
et exsultate (19-III-2018), n. 19.

[11] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 8.



[12] Benedetto XVI, Udienza generale,
26-IV-2006.

[13] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 8.

[14] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Dei Verbum, n. 12.

[15] Cfr. Benedetto XVI, Es. Ap. 
Verbum Domini, nn. 29-30.

[16] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, n. 8.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/i-libri-di-dio-2/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/i-libri-di-dio-2/
https://opusdei.org/it/article/i-libri-di-dio-2/

	La luce della fede (X): ​I libri di Dio

