
opusdei.org

I fratelli che
guardano al padre

Papa Francesco parla spesso
della necessità di dar vita a una
maggiore unità tra le diverse
generazioni. La parabola del
figlio prodigo, del fratello
maggiore e del padre, narrata
da Gesù, ci può aiutare ad
approfondire questo
argomento.

15/07/2021

In quegli ultimi giorni Gesù aveva
passato molto tempo tra coloro che,
agli occhi della società, sembravano



essere più lontani da Dio.
L’evangelista san Luca ci dice che
«tutti i pubblicani e i peccatori» (Lc
15, 1) si avvicinavano per ascoltare i
suoi insegnamenti. Questo
movimento di persone ha fatto sì che
coloro che erano convinti di essere i
custodi della legge mosaica
cominciassero a mormorare tra loro.
Il maestro, allora, decide di narrare
tre parabole destinate a purificare
l’immagine di Dio che essi avevano
distorta, spesso per una mentalità
legalistica che perde di vista l’amore
divino. Il terzo di questi racconti è
quello famoso su un padre e i suoi
due figli (cfr. Lc 15, 11-32): il minore,
che richiede l’eredità per sperperarla
lontano da casa, e il maggiore, che
rimane in casa ma senza mai riuscire
a sintonizzarsi con il cuore di suo
padre.

La negligenza dei due figli



Se leggiamo la parabola possiamo
farci l’idea che i due fratelli
passassero la maggior parte del
tempo distratti, lontani dalla gratuità
con la quale il padre li amava. Il più
giovane sognava luoghi dove si
immaginava più felice. A un
equivoco del genere era arrivato
attraverso la mente, forse non troppo
dotata, e attraverso l’immaginazione
– certamente più vivace –, fino a
convincersi di poter comprare
l’amore: «Padre, dammi la parte di
patrimonio che mi spetta» (Lc 15, 12).
Il figlio maggiore, da parte sua, aveva
un cuore addormentato, perché
apparentemente copriva tutte le sue
responsabilità; era soddisfatto, non
dava dispiaceri a suo padre. Tuttavia,
attraverso qualche fenditura, il gelo
era penetrato nella sua anima. Forse
un po’ per volta si era invischiato in
una serie di progetti che, pur
sembrando molto adeguati,
escludevano chi tanto lo amava. Alla
fine, nessuno dei due concepiva, sia



pure inconsciamente, che fosse
possibile raggiungere un’autentica
felicità stando in famiglia. Mentre il
più giovane la cercava lontano, il
maggiore la identificava in una festa
con i suoi amici. Nessuno dei due
immaginava di poter raggiungere
una vita di completa felicità accanto
al padre.

San Giovanni Paolo II sottolinea che
tutti abbiamo dentro di noi,
contemporaneamente, qualcosa di
entrambi i fratelli[1], forse non è un
caso che Gesù abbia voluto rendere
esplicito l’ordine fra i due. Può darsi
che il Signore scegliesse il maggiore
per indicare atteggiamenti più
frequenti tra persone che da molto
tempo cercano e trovano il Signore.
Questo fratello, sicuramente, era
riuscito a compiere con perfezione il
proprio lavoro. Suo padre non
poteva rimproverargli quasi nulla,
sicché era tranquillo, non doveva
niente a nessuno. Eppure, non era



del tutto felice. Il più giovane, da
parte sua, idealista e appassionato,
può rappresentare atteggiamenti più
comuni nelle tappe iniziali della vita.
Forse era più vulnerabile
all’attrattiva di una libertà
indirizzata verso beni che alla fine
non saziano. Fuggire, scappare e
divertirsi può essere appetibile, ma
non si può respingere
indefinitamente la propria identità:
presto o tardi vengono a galla
carenze che soltanto Dio è capace di
colmare. E neppure lui era felice.

I due fratelli vivevano in mezzo alla
loro realtà in maniera scomoda. In
un clima in cui era difficile che
crescesse l’amore, che mettesse
radici la tenerezza, che entrambi
riuscissero a notare quanto fosse
orgoglioso il padre della vita che
conducevano entrambi e fino a che
punto contasse su di loro. I loro sogni
erano sfocati. Magari non erano
accecati dall’egoismo, ma è probabile



che avessero ceduto a una tentazione
subdola: preoccuparsi soltanto di ciò
che avevano tra le mani,
dimenticando di farsi amare da chi
aveva dato loro tutto. Forse, senza
rendersene conto, avevano posto una
barriera a questo amore. Mentre il
più giovane immaginava quello che
avrebbe potuto fare lontano dalla
sua casa, il maggiore contabilizzava
quello che già aveva messo da parte.
Entrambi pensavano di possedere un
bottino, ma in realtà lo stavano
conservando in sacchi sfondati. Il
fratello maggiore puntava all’attesa
del premio, che secondo lui meritava,
mentre il più piccolo non volle
aspettare e reclamò l’eredità. In
fondo entrambi chiedevano la stessa
cosa: una ricompensa.

La gioia paterna di averli vicino

I due fratelli, aggrappati alle loro
certezze, non erano neppure capaci
di accorgersi di ciò che accadeva a



poca distanza da loro, nel cuore del
padre. Forse i due, ciascuno a suo
modo, consideravano il rapporto
quotidiano con lui una delle tante
cose da fare. Forse anche a noi può
succedere qualcosa di simile. Ogni
giorno svolgiamo tante attività, la
maggior parte buone, e in questo
possiamo esaurire ogni nostra
energia. Anche i momenti nei quali
vogliamo dialogare con Dio, possono
diventare semplicemente una delle
tante attività. Al più giovane
probabilmente questo tran tran
quotidiano costava molto, perché
aveva bisogno di qualcosa di più
intenso e stimolante. Il figlio
maggiore, invece, aveva inserito
regolarmente tutto questo nella sua
vita, ma non ne godeva, sicché la
crisi era alle porte e si è scatenata
con il ritorno a casa del fratello.
Questo è il momento in cui ognuno
mostra le proprie carte.



Allora, mentre il più piccolo non osa
chiedere null’altro che rientrare
nell’azienda paterna come operaio a
giornata, fosse anche l’ultimo, ci
accorgiamo che il maggiore non si
sentiva ben pagato. Ma a questo
punto il padre ha una giocata
maestra: mentre premia il piccolo
con una festa mai vista prima, al
maggiore ricorda che in realtà è a lui
che appartiene tutto. Il padre cerca
di riconciliare i suoi figli. Non si
affligge per il peccato dell’uno o
dell’altro in quanto tale, ma perché
loro due soffrono: «Non piangete su
di me, ma piangete [...] sui vostri
figli» (Lc 23, 28). Il padre li pone
l’uno di fronte all’altro perché
imparino ad amarsi con l’amore con
il quale egli li ama.

Superare il nostro isolamento e
osservare come si commuove il
Signore vuol dire ritornare alla casa
paterna, riconoscere che, più che un
compito, il rapporto con Dio, nostro



Padre, è un dono. Nessuno dei due
era stato capace di apprezzare la sua
profusione di tenerezze finché
entrambi non fanno esperienza del
freddo che gela e della solitudine che
opprime. È bastato un piccolo gesto
perché comprendessero fino a che
punto sono amati: «Gli corse
incontro, gli si gettò al collo e lo
baciò» (Lc 15, 20); «Figlio, tu sei
sempre con me e tutto ciò che è mio è
tuo» (Lc 15, 31). Suo padre si sente
orgoglioso di loro pur se loro non
gliene hanno dato motivo. Dalle
parole di ognuno di loro che la
parabola ci riferisce, constatiamo
soltanto ciò che essi fanno, sentono o
pensano. Nelle parole del padre, al
contrario, appare evidente la gioia di
averli vicino.

San Josemaría conosceva molto bene
questo tipo di situazioni, tanto
comuni anche se a volte nascoste;
possiamo desiderare la vertigine del
figlio minore oppure essere un po’



addormentati come il figlio
maggiore. E invece il fondatore
dell’Opus Dei vedeva in questo
rapporto quotidiano con il padre il
più tenero affetto: «Piano di vita:
monotonia? Le carezze della madre,
monotone? Non si dicono sempre le
stesse cose quelli che si amano? Colui
che ama si centra sui particolari»[2].
Attraverso questi incontri ci
concentriamo sulla gioia di Dio per
averci accanto a sé.

Un’alleanza desiderata

«Non sarà allontanandoci dalla casa
del Padre che diventiamo liberi, ma
piuttosto abbracciando la nostra
condizione di figli»[3] e, dunque, di
fratelli. Può darsi che il più giovane
sia andato a cercare il fratello
maggiore. Forse il maggiore ha
ceduto, è entrato e ha finito per
abbracciare il fratello giovane, che
sicuramente non aveva smesso di
amare. La felicità non sarebbe



completa se la riconciliazione con il
padre non comportasse anche il
perdono delle offese, reali o
immaginarie, tra i fratelli. Papa
Francesco ci ha confidato uno dei
suoi grandi aneliti: «Ultimamente
porto nel cuore un pensiero. Sento
che questo è ciò che il Signore vuole
che io dica: si faccia un’alleanza tra
giovani e anziani»[4]. Il più giovane
aveva difficoltà a capire il valore
della perseveranza del fratello: anni
e anni a compiere il proprio dovere.
Al più anziano appariva
incomprensibile la insensatezza del
giovane. Gli accadeva esattamente il
contrario che a suo padre, il quale
non comprendeva la vita senza i suoi
figli. Aveva bisogno di entrambi,
ognuno con il proprio modo di essere
e di volere.

Se fossero riusciti a guardarsi l’un
l’altro con gli occhi paterni, si
sarebbero sentiti contemplati in
modo diverso, perché in quello



sguardo non c’era posto per i giudizi
né per i rimproveri. Forse, con il
tempo, le carrube dei porci
sarebbero diventate motivo di
battute familiari. Probabilmente
poco dopo il padre avrebbe
organizzato a sorpresa un banchetto
per il figlio maggiore e i suoi amici,
senza altro motivo che dimostrargli il
suo affetto, e anche il figlio più
giovane avrebbe aiutato a
prepararlo. Nessuno dei due riesce a
essere felice se non si trova
d’accordo con il padre e non
comprende il fratello. Imparano a
lasciarsi amare amandosi l’un l’altro
così come sono.

Mentre il più giovane si era
concentrato nel ricevere amore, il
maggiore lo aveva fatto compiendo
la sua parte di lavoro. Nessuno dei
due atteggiamenti è valido per se
stesso. Fare le cose senza amore
stanca e logora finché alla fine la
corda si spezza. D’altra parte, voler



essere amato senza corrispondere è
impossibile, e anche in questo caso la
corda finirebbe con lo spezzarsi.
Ecco perché quel padre insegna a
vivere insieme con fedeltà e amore.
Possono imparare tanto l’uno
dall’altro! Grazie alla relazione che
hanno con il padre intuiscono che le
cose si possono fare per amore,
liberamente, perché si ha piacere di
farle. Nessuno come Cristo, vero
uomo più grande di tutti, è riuscito a
unire i due aspetti con tanta fedeltà e
felicità. «Non c’è stato nella storia
dell’umanità un atto così
profondamente libero come il darsi
del Signore sulla Croce»[5].

I due fratelli hanno bisogno l’uno
dell’altro. Separati, naufragano
nell’amarezza e il loro padre soffre.
Uniti, lo fanno molto felice. Il giovane
ha tutta la forza e l’impeto del suo
desiderio di ricevere affetto; sprizza
amore. «Ricordo – diceva san
Josemaría – la gioia che provai



quando venni a sapere che in
portoghese i giovani sono chiamati 
os novos. Sono nuovi davvero»[6]. Il
fratello maggiore, da parte sua, ha
combattuto molte battaglie e, anche
se in un primo momento non si
rallegra, il suo cuore non respingerà
la richiesta di suo padre. Il più
piccolo, in fondo, forse ha piacere
che il fratello maggiore gli abbia
coperto le spalle e non abbia mai
lasciato vuota casa sua. Concentrarsi
nell’amore è la soluzione per
entrambi: guardare al padre,
ricevere il suo Spirito e amare chi
egli ama con la sua stessa libertà,
perché gli fa piacere. «L’amore dei
nostri fratelli e delle nostre sorelle ci
dà la sicurezza di cui abbiamo
bisogno per continuare a combattere
una bellissima guerra di amore e di
pace»[7].

* * *



La forza per superare la meschinità
del nostro cuore possiamo ottenerla
dal banchetto nel quale impariamo
veramente a essere figli: «Forse
qualche volta ci siamo domandati
come poter corrispondere a tanto
amore di Dio, e forse vorremmo
vedere esposto chiaramente un
programma di vita cristiana. La
soluzione è facile ed è alla portata di
tutti i fedeli: partecipare con amore
alla Santa Messa, imparare nella
Messa a mettersi in rapporto con Dio,
perché in questo Sacrificio è
contenuto tutto ciò che il Signore
vuole da noi»[8]. In Cristo, Figlio
Unico del Padre, sono entrambi
capaci di comportarsi come figli e,
dunque, come fratelli. Partecipando
insieme al banchetto del vitello
grasso, calzano i sandali nuovi per
percorrere il mondo intero,
indossano la tunica pulita che
trovano a casa e mettono l’anello
della fedeltà del loro padre. Allora
comincia la festa durante la quale



non smetteranno mai di cantare le
lodi al padre che li guida e li
comprende.

Probabilmente qualche volta ci ha
meravigliati il fatto che non compare
la madre di questa famiglia. Non ne
sappiamo il motivo, ma forse
possiamo immaginare che la
Madonna, madre di Dio e madre
nostra, ci aiuta sempre ad avere lo
sguardo rivolto all’amore del Padre.
Per ritornare a casa, per concentrarci
nelle cose essenziali, niente di meglio
che lasciarci portare nel grembo di
una madre che ci sussurra
all’orecchio: «Guarda come Dio ti
ama».

Diego Zalbidea

[1] Cfr. san Giovanni Paolo II, es. ap. 
Reconciliatio et Paenitentia, nn. 5-6.



[2] San Josemaría, Schema per una
meditazione, 22-VIII-1938. Citato in 
Camino. Edición crítico histórica,
Rialp, Madrid 2004, p. 288.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 4.

[4] Papa Francesco, prologo del libro 
La saggezza del tempo, Marsilio
Editori, Venezia 2018.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 3.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 31.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-XI-2019, n.17.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 88.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it/article/i-fratelli-che-guardano-al-padre/


opusdei.org/it/article/i-fratelli-che-
guardano-al-padre/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/i-fratelli-che-guardano-al-padre/
https://opusdei.org/it/article/i-fratelli-che-guardano-al-padre/

	​I fratelli che guardano al padre

