
opusdei.org

I Cattolici e la vita
politica

Alla Pontificia Università della
Santa Croce ha avuto luogo una
tavola rotonda sui cattolici e la
vita politica. All'atto sono
intervenuti il cardinal
Ratzinger, l'ex-presidente della
Repubblica Francesco Cossiga e
vari intellettuali.

05/05/2003

Lo scorso 9 aprile si è svolta nell’Aula
Höffner della Pontificia Università
della Santa Croce una tavola rotonda
su “L'impegno e il comportamento



dei cattolici nella vita politica” a
proposito della Nota dottrinale dallo
stesso titolo pubblicata dalla
Congregazione per la Dottrina della
Fede il 16 gennaio 2003
(www.vatican.va).

Per riflettere sul contenuto di quella
Nota si sono riuniti il cardinale
Joseph Ratzinger (Prefetto della
Congregazione per la Dottrina della
Fede dal 1981) e diversi politici e
intellettuali come Francesco Cossiga,
Giuseppe De Rita, Ernesto Galli della
Loggia, Paolo Del Debbio e Ángel
Rodríguez Luño.

L’atto è iniziato con un saluto del
gran cancelliere dell’Università,
monsignor Javier Echevarría, chi si è
riferito alla politica come ad un
cammino possibile di santità, come
ha dimostrato l’esempio di san
Tommaso Moro, patrono dei
governanti e dei politici.

https://www.vatican.va).%3C/p%3E%3Cp%3EPer
https://www.vatican.va).%3C/p%3E%3Cp%3EPer


L’autonomia dei cattolici nella vita
politica

“Il documento parla direttamente ai
cattolici ma vuole fare pensare tutti,
senza imporre niente”, ha esordito
così il cardinale Joseph Ratzinger .
Per il porporato bavarese “la politica
appartiene alla sfera della ragione,
che è ragione naturale e ragione
comune a tutti”.

“Uno Stato laico - ha sottolineato -
esclude la teocrazia e l'idea di una
politica dettata dalla fede: la fede può
illuminare la politica, ma non si può
trasferire il campo politico dalla
ragione alla fede”. La politica “va
guidata dalla ragione e dalle virtù
naturali della prudenza, la
temperanza, la giustizia e la
fortezza”.

Per il cardinale, l’impegno attivo dei
cattolici in politica richiede di evitare
due pericoli: sia “la ’teologizzazione’
della politica” che



“’l’ideologizzazione’ della religione”.
Questa distinzione delle due sfere -
ha spiegato - è essenziale, appartiene
da sempre alla tradizione del
cristianesimo, e si ritrova già nelle
parole di Cristo quando indica di
dare a Dio quello che è di Dio e a
Cesare quello che è di Cesare.

“La giusta profanità o laicità della
politica esclude l’idea di una
teocrazia, di una politica determinata
dal dettato della fede”, ma esclude
anche “un positivismo ed un
empirismo che mutila la ragione” ed
“acceca i valori morali”.

“La mutilazione della ragione
distrugge la politica, riducendola a
un’azione puramente tecnica”, ha
constatato il Prefetto della
Congregazione della Dottrina della
Fede, a sostegno del fatto che la
politica fa parte della sfera della
ragione comune, che permette di
“conoscere i grandi valori che



determinano le nostre scelte
prudenziali”. Se invece dominano
soltanto i criteri empirici e
materialistici, la politica diventa
“semplice strumento condizionato
dal più forte”, dove viene esclusa la
morale.

La fede, da parte sua, può “sanare
una ragione ammalata”, ha
riconosciuto Ratzinger, dato che “c’è
un certo legame fra fede e ragione”.
La fede “può illuminare la ragione
ma non la sostituisce; non la aliena,
ma l’aiuta a essere se stessa”.

“Nel frattempo - ha detto Ratzinger - i
politici credenti possono illuminare
la discussione politica con il loro
atteggiamento, testimoniando la fede
come presenza reale, contribuendo
in questo modo con la ragione nel
governo di ogni atto politico”. E ha
concluso ricordando che “gli
imperativi morali che ha il politico
cattolico sono valori da difendere



sempre, perfino quando la
maggioranza sia contraria ad essi”.

Coerenza e libertà

L’ex presidente della Repubblica
italiana e senatore a vita Francesco
Cossiga ha affermato che “questo
documento chiarisce alcune
proposizioni che dovrebbero essere
molto precise non solo in un cattolico
o in un cristiano, ma anche in un
democratico”. Fra queste,
l’impossibilità di ritenere che “la
politica si debba collocare al di fuori
dell’etica”, come se fosse soltanto un
“impegno tecnico”.

Cossiga ha descritto due tipi di
conoscenza: secondo la fede e
secondo la ragione; esse però “non
sono due verità” ma “due approcci
per conoscere le regole morali”. E ha
aggiunto: “Poiché la politica si rivolge
a tutti gli uomini, è bene che i
cattolici tengano conto dei diversi
tipi di libertà che questa vuole



assicurare”. Per l’ex presidente la
laicità della politica sta, dunque, nel
rispetto delle altrui libertà e non nel
rendere “laica” la propria fede.

Anche per monsignor Ángel
Rodríguez Luño , ordinario di
Teologia morale nella Pontificia
Università della Santa Croce, la fede
cristiana non si identifica né
contiene alcuna sintesi politica
concreta, ma è al tempo stesso “ricca
di conseguenze per l’attività politica”
giacché “la fede informa, conferma,
aggiunge o modifica le diverse
culture politiche di quanti la
accolgono”.

D’altra parte, “la storia dimostra che
la fede talvolta è stata pure
innovativa e creativa in ambito
sociale e politico”. La connessione fra
la sfera politica e la sfera religiosa
“non può fondare confusione alcuna
fra la società politica e la comunità
religiosa”. Per Rordíguez Luño, “il



luogo privilegiato in cui la
connessione tra le verità religiose e
l’attività politica lascia sentire tutto il
suo peso è la coscienza di quanti
sono al tempo stesso e
inseparabilmente cittadini dello stato
e fedeli della Chiesa”.

Ciò che viene chiesto ai cittadini
cattolici “è che la loro attività sociale
e politica sia coerente con i valori che
sono contenuto essenziale della
coscienza cristiana”. Questi non sono
valori propriamente confessionali -
ha spiegato - “ma valori etico-politici
propri di ogni società umana ben
ordinata quali il rispetto e la
promozione della vita, della libertà,
della giustizia, della dimensione
religiosa dell’esistenza umana, della
solidarietà, della pace e, in generale,
il primato del bene comune sugli
interessi e le strumentalizzazioni di
parte”.



I due concetti essenziali della Nota
sono dunque, per Rodríguez Luño,
“coerenza e libertà”. Mentre il ruolo
principale della Chiesa, secondo il
professore, sarebbe quello di
“formare le coscienze” piuttosto che
“creare una cultura”, in modo che
siano le persone ben formate quelle
“in grado di esprimere una cultura in
un contesto di legittima pluralità”.

C’è bisogno di grandi valori più che
di leggi formali

Il professore Giuseppe De Rita ,
Segretario generale della Fondazione
CENSIS (Centro Studi Investimenti
Sociali), ha sottolineato la
contrapposizione che offre la Nota
fra “una condanna giusta del
relativismo culturale e il pluralismo
etico, da una parte, e d’altra parte
l’affermazione positiva della
centralità della persona, perché la
partecipazione democratica si rende
possibile solo nella misura in cui



trova alla base una retta concezione
della persona”. In questo senso, ha
affermato, “ogni democrazia sarebbe
fragile se non ponesse come suo
fondamento la centralità della
persona”.

Ai grandi valori si è riferito pure 
Ernesto Galli della Loggia ,
editorialista del “Corriere della Sera”
e professore ordinario di storia dei
partiti e dei movimenti politici
all’Università di Perugia. Galli della
Loggia ha affermato che la Nota
vaticana “colpisce uno dei problemi
centrali della condizione delle società
liberali attuali”, e cioè “la mancanza
di grandi valori condivisi”. Non
bastano - ha aggiunto - “le leggi
formali o i vari apparati
amministrativi economici e politici a
far funzionare una società che invece
ha bisogno di valori condivisi”.

Il dibattito è stato chiuso dal
professore Paolo Del Debbio ,



docente di Etica sociale e della
comunicazione, e autore di un
recente libro sulla globalizzazione
(“Global”, Mondadori 2003). Secondo
Del Debbio il cattolico impegnato in
politica dovrebbe evitare il dibattito
vago sui valori, sul “cosa fare in
generale”, e dedicarsi, invece, a
“indicare alcune strade molto precise
e non universaliste sul come si fanno
queste cose”.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/i-cattolici-e-la-vita-
politica/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/i-cattolici-e-la-vita-politica/
https://opusdei.org/it/article/i-cattolici-e-la-vita-politica/
https://opusdei.org/it/article/i-cattolici-e-la-vita-politica/

	I Cattolici e la vita politica

