
opusdei.org

Gli altri e io: versi
dello stesso poema

Abbiamo una storia, una
famiglia, un ambiente, una
cultura. Ognuno di noi è
famiglia e per questo può
creare famiglia là dove va. Il
cammino sempre aperto della
maturazione di una personalità
passa dalla propria vita e dal
concepirla in funzione degli
altri.

02/05/2017

«Dio vide che era cosa buona»[i].
Sullo sfondo di questo ritornello che



avvolge tutto il primo racconto della
creazione del mondo, ci viene
presentato in contrasto «il pensiero
di Dio, quasi il sentimento di Dio [...]
che osserva Adamo solo nel giardino:
è libero, è signore… ma è solo. E Dio
vede che questo “non è bene”»[ii]: la
solitudine dell’uomo è un pezzo che
non s’incastra nel disegno della
creazione. Quando alla fine il Signore
gli presenta Eva, che è osso delle sue
ossa, e carne della sua carne[iii],
Adamo si libera da una strana
malinconia che non riusciva a
spiegarsi. Ora egli può dire con Dio
che “tutto è cosa buona”: confermato
nella sua vocazione all’incontro con 
altri come lui, il mondo non gli
appare più un luogo inospitale.

Vivere con gli altri migliora la nostra
personalità, ma sbaglieremmo di
grosso se ci limitassimo a questa
constatazione. Abbiamo bisogno
degli altri, e gli altri di noi: non sono
mai di troppo; sono la terra di cui



sempre facciamo parte, e dalla quale
Dio ci chiama a ricevere e accogliere
tutti. Infatti abbiamo una storia, una
famiglia, un ambiente, una cultura,
ognuno di noi è un focolare
domestico, un luogo di accoglienza, e
può creare un focolare domestico
ovunque vada. Poiché abbiamo casa,
possiamo considerare il mondo come
casa: come la nostra casa e, nello
stesso tempo, come «la grande casa
comune»[iv]. L’affetto per le nostre
radici, la tendenza a coltivare
serenamente il nostro modo di
essere..., tutto questo ci permette di
amare e di essere amati, di accogliere
e di essere accolti.

Con gli altri e per gli altri

Una delle esperienze basilari della
nostra vita è che siamo stati
considerati: qualcuno ci ha guidato,
ci ha portato avanti. Ciascuno di noi
è un essere “accolto”. Nessuno cresce
da solo; e nessuno, in realtà, è solo,



anche se la vita di qualcuno a volte
trascorre in questo modo. La
destrutturazione della famiglia e, per
conseguenza, l’abbandono nel quale
vivono molti bambini, non fanno di
questo principio antropologico
fondamentale un’idea, bella ma
inutile. Non mancano persone che
sono cresciute in ambienti ostili e
sono state danneggiate dalla
mancanza di amore, e tuttavia sono
sensibili all’affetto e possono
diventare terreno di accoglienza per
gli altri. Chi ha sofferto molto può
amare molto.

«Nessuna vita umana è isolata; ogni
vita si intreccia con altre vite.
Nessuna persona è un verso a sé:
tutti facciamo parte dello stesso
poema divino»[v]. Gli altri non
stanno lì fuori, semplicemente, come
per caso: ci appartengono e noi
apparteniamo a loro più
intimamente di quanto possiamo
immaginare. Lo capiremo



pienamente in cielo, anche se sulla
terra riusciamo a intravederlo se
viviamo vicino a Dio e a quanti ci
stanno accanto. Questo reciproco
appartenersi ha due conseguenze di
grande portata: gli altri si
appoggiano su di me, e io posso e
debbo appoggiarmi su di loro.

Voler bene e lasciarsi voler bene: il
cammino sempre aperto della
maturità passa attraverso
l’inserimento nella propria vita di
questi due aspetti del nostro «essere
con gli altri e per gli altri»[vi].

L’adolescenza è il primo momento
nel quale questa sfida si mette
chiaramente in evidenza. Frattanto i
genitori avranno dato forma al cuore
di chi ora comincia a camminare per
conto proprio. Anche se c’è rimedio
quasi a tutto, questo lavoro
preliminare dei genitori definisce in
buona misura il nostro sguardo verso
il mondo e ciò che lo caratterizza.



L’adolescente tende facilmente a
preferire modelli differenti da quelli
dei genitori, perché comincia a
sentire la necessità di affermarsi.
Nutre sentimenti ambivalenti:
accanto alla percezione della propria
dipendenza, avverte una sete di
emancipazione, e per questo l’amore
verso i genitori va di pari passo con il
rifiuto del proprio focolare
domestico; è un principiante, ma
vuole convincersi di avere la
sicurezza; cerca di distinguersi, ma
nello stesso tempo vuole appartenere
a un gruppo. È un momento difficile
per il giovane e per i suoi genitori;
però, al di là delle manifestazioni un
po’ stravaganti del desiderio di
distinguersi, in fondo ciò che
veramente accade all’adolescente è
che il senso della sua esistenza si sta
ampliando.

Se è caratteristico dell’infanzia
riferire tutto al proprio io, con il
progressivo arrivo della maturità l’io



si estende, si apre agli altri: si
comincia ad avvertire il desiderio, la
responsabilità, di dare contributi
personali; si scopre che gli altri
hanno i loro interessi e le loro
aspirazioni. “Gli altri esistono”: un
segno chiaro di immaturità consiste
proprio nell’incapacità di misurarsi
con questa nuova esigenza della vita.
La superprotezione da parte dei
genitori – un affetto malinteso, un
eccessivo zelo nel risparmiare
difficoltà e disagi – può generare
questo tipo di personalità. Più avanti
se ne scoprono le tracce, per
esempio, in padri o madri che vivono
per il loro lavoro, i loro hobby, le loro
amicizie, la loro forma fisica, e si
disinteressano dell’educazione dei
figli; proprietari che non soltanto
non si preoccupano della comunità
dei loro vicini ma rendono
impossibile la soluzione pacifica dei
problemi; persone che collezionano
offese per convincersi che la colpa
dei conflitti è sempre degli altri.



I doni servono a servire

Siamo debitori degli altri. Questa è
una convinzione che, depurata dal
servilismo o dall’ingenuità, denota
maturità. Significa che in un certo
senso “il mio tempo non è mio”,
perché gli altri hanno bisogno di me.
Il riposo, lo svago, la formazione
culturale e professionale, acquistano
allora una prospettiva più ampia:
scompaiono le frontiere tra il mio e
ciò che è di altri, senza che questo
comporti un’evasione dalla propria
responsabilità, né un’invasione della
libertà altrui. Per un cristiano, è una
posizione connaturale: «Se il Signore
ti ha dato una buona qualità – o una
determinata abilità – non è solo
perché te ne compiaccia o perché te
ne pavoneggi, ma per applicarla con
carità al servizio del prossimo»[vii].

L’egoismo ci colloca fuori dalla
realtà: ci fa dimenticare che nella
nostra vita tutto è dono. «Che cosa



mai possiedi che tu non abbia
ricevuto? E se l’hai ricevuto, perché
te ne vanti come se non l’avessi
ricevuto?»[viii]. Se tutto ciò che
abbiamo è dono, a maggior ragione
lo sono gli altri. Eppure a volte
viviamo come se non esistessero, o li
sottoponiamo sottilmente al nostro
criterio o ai nostri interessi: più che
accoglierli, ci impossessiamo di loro.

«Ogni persona tende a prepararsi un
suo spazio molto comodo, dove
rinchiudersi, e che gli altri si
arrangino»[ix]. Questa tendenza a far
ruotare il mondo intorno al nostro io
è un principio di immaturità che
dobbiamo pian piano e serenamente
sconfiggere. Concepiremo allora il
progetto della nostra vita non come
un’opera individuale, ma come un
contributo alla felicità di tutti.
Scopriremo e riscopriremo così che
la vera realizzazione non è mai una
semplice “autorealizzazione”. «Non
si vive meglio fuggendo dagli altri,



nascondendosi, negandosi alla
condivisione, se si resiste a dare, se ci
si rinchiude nella comodità. Ciò non
è altro che un lento suicidio [...]. Io 
sono una missione su questa terra, e
per questo mi trovo in questo
mondo. Bisogna riconoscere sé stessi
come marcati a fuoco da tale
missione di illuminare, benedire,
vivificare, sollevare, guarire,
liberare»[x].

È un fatto che in qualunque gruppo
umano ognuno si lascia coinvolgere
fin dove vuole, perché molte cose del
quotidiano non si possono
concordare né prevedere in anticipo.
Le famiglie e le società vanno avanti
grazie a questi sforzi gratuiti.
Sacrifici di persone che, a volte
circondate dall’apatia di chi
preferisce non complicarsi la vita, si
accorgono del fatto che altri hanno
dedicato tempo a vederli crescere nel
corpo e nell’anima, e sanno di essere
chiamati alla medesima logica,



l’unica che veramente libera: padri e
madri di famiglia, figli che si
prendono cura dei loro genitori,
studenti che aiutano i loro compagni
in difficoltà, lavoratori che
affrontano problemi di cui nessuno
vuole occuparsi. «Quando avrai
terminato il tuo lavoro, fa’ quello del
tuo fratello, aiutandolo, per Cristo,
con tale spontanea delicatezza che
egli non avverta neppure che stai
facendo più di quanto devi secondo
giustizia. Questa sì che è fine virtù di
un figlio di Dio!»[xi].

Evidentemente, questo modo di
vedere la vita non va confuso con il
servilismo di chi si prodiga nel fare
ogni tipo di lavoro senza aiutare gli
altri a essere esigenti con se stessi, né
con la ingenuità di chi permette che
altri approfittino delle sue buone
intenzioni. Servire non significa
sempre “fare cose”: significa
soprattutto aiutare gli altri a
crescere, e questo induce anche a



lasciare spazio alla responsabilità
altrui.

Vicinanza

La vita moderna tende a prevedere
soluzioni tecniche per quasi tutti i
problemi, a volte lasciando in
secondo piano il calore umano
dell’aiuto reciproco. Tuttavia,
davanti a situazioni che scuotono la
nostra sicurezza, come per esempio
un disastro naturale o un incidente,
si manifesta spontaneamente una
solidarietà, un senso di comunità che
stava sepolto sotto le esigenze del
trambusto quotidiano... Rinascono le
cose che uniscono, si svegliano come
per incanto: si ritorna all’essenziale.
Questo stesso succede, in scala
minore, con momenti personali
difficili come la morte o la malattia
di una persona cara... o con episodi
quotidiani che, per le nostre
situazioni personali, possono
acquisire un rilievo importante: per



esempio, quando una persona ci ha
fatto notare, anche sottilmente, la
«amarezza dell’indifferenza»[xii],
freddo che raggela l’anima; o, al
contrario, quando abbiamo sentito il
calore di un sincero interesse per
noi... L’anima allora si risveglia verso
ciò che è veramente importante:
accogliere.

«Ero forestiero e mi avete
ospitato»[xiii]. Tutti siamo in qualche
modo pellegrini e speriamo di essere
accolti: di essere rincuorati, ascoltati,
guardati negli occhi. Maturità
significa acquisire questa sensibilità
verso gli altri, e anche, a volte, non
badare alla mancanza di sensibilità
altrui, anche se questo ci costa.
Alcune volte sarà bene dare un
consiglio a chi sbaglia, facendogli
notare il suo poco tatto; altre volte la
migliore pedagogia sarà il contagio:
la delicatezza, prima o poi risveglia
la sensibilità della persona più
grossolana.



Questa sensibilità induce le persone
ad avere anche iniziative che si
diffondono nell’ambiente circostante,
occupandosi per esempio di «un
luogo pubblico (un edificio, una
fontana, un monumento
abbandonato, un paesaggio, una
piazza), per proteggere, risanare,
migliorare o abbellire qualcosa che è
di tutti. Intorno a loro si sviluppano o
si recuperano i legami e sorge un
nuovo tessuto sociale locale. Così una
comunità si libera dall’indifferenza
consumistica [...]. In tal modo ci si
prende cura del mondo e della
qualità della vita dei più poveri, con
un senso di solidarietà che è allo
stesso tempo consapevolezza di
abitare una casa comune che Dio ci
ha affidato»[xiv].

La maturità che richiede questa
vicinanza agli altri è diversa dalla
facilità a instaurare un rapporto
tipica di una persona loquace o
estroversa. Si tratta soprattutto di



saper stare: osservare, ascoltare,
accogliere, imparare da tutti.
Specialmente in un’epoca in cui le
tecnologie della comunicazione
permettono di avere relazioni con
molte persone, diventa
indispensabile riscoprire la forza
dello stare genuino, della presenza
personale. Uno smartphone può
permetterci di collegarci
immediatamente con chiunque, ma
non per questo ci fa diventare più
vicini. Nell’ambito virtuale, ognuno
di noi dispone di coloro che sono suoi
“vicini”, suoi “amici”, e
paradossalmente questo ci può far
perdere di vista coloro che la vita
pone al nostro fianco. Anche se è
diventato abituale, non per questo è
meno desolante la foto di un gruppo
di persone che stanno insieme e che,
invece di parlare tra loro, sono 
intente a trasmettere i loro rispettivi
messaggi e profili: la comunicazione
virtuale si sostituisce allora alla
comunicazione reale; quasi senza



rendercene conto possiamo vivere in
attesa di vedere se qualcuno si è
ricordato di noi, invece di pensare:
quello che mi sta accanto ha bisogno
di me! Il meglio che posso dargli è la
mia vicinanza. Proprio questa
preferenza per la presenza
personale, nella quale ci esponiamo
al contatto diretto, alla realtà senza
filtri, ci fa crescere in umanità; ci
richiama ancora una volta a ciò che è
veramente importante. Pensare agli
altri, pregare per loro, ci porta a
vivere per loro. «Soltanto così si vive
la vita di Gesù Cristo e diventiamo
una sola cosa con Lui»[xv].

Carlos Ayxelá

 [i]Cfr. Gn 1, 10.12.18.21.25. Il
versetto 31 annota: «Dio vide quanto
aveva fatto, ed ecco, era cosa molto
buona».



 [ii] Papa Francesco, Udienza, (22-
IV-2015). Cfr. Gn 2, 18.

 [iii] Cfr. Gn 2, 23.

 [iv] Papa Francesco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), n. 13.

 [v] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 111.

 [vi] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-IX-2013), n. 273.

[vii]San Josemaría, Solco, n. 422.

[viii]1Cor 4, 7.

[ix] San Josemaría, appunti di una
riunione familiare (21-X-1973) (AGP,
biblioteca, P01, 1974, p. 319).

[x]Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-IX-2013), n. 272-273.

[xi] San Josemaría, Cammino, n. 440.



[xii] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940, n. 7.

[xiii] Mt 25, 35.

[xiv] Papa Francesco, Enc. Laudato si’
(24-V-2015), n. 232.

[xv] San Josemaría, Via Crucis, XIV
stazione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/gli-altri-e-io-versi-
dello-stesso-poema/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/gli-altri-e-io-versi-dello-stesso-poema/
https://opusdei.org/it/article/gli-altri-e-io-versi-dello-stesso-poema/
https://opusdei.org/it/article/gli-altri-e-io-versi-dello-stesso-poema/

	Gli altri e io: versi dello stesso poema

