opusdei.org

Gesu, la Maddalena e
quelle nozze cosi
«ovvie»

Riportiamo di seguito il terzo
capitolo del libro "Processo al
Codice da Vinci" di Andrea
Tornielli pubblicato con "Il
Giornale" e per la casa editrice
Gribaudi. In queste righe viene
analizzata la figura di Maria
Maddalena nella verita storica e
dei vangeli.

16/05/2006



Ci siamo finalmente lasciati alle
spalle la trama del romanzo e i
retroscena relativi alla produzione
del kolossal cinematografico che ha
avuto come iniziale set nientemeno
che il Louvre. Possiamo ora entrare
nel merito delle affermazioni di Dan
Brown (e dei suoi predecessori),
incominciando con quelle piu
«sostanziose», vale a dire quelle che
sembrano all’apparenza minare le
fondamenta stesse della religione
cristiana e i suoi insegnamenti.

Secondo ’autore del Codice da Vinci,
Gesu era sposato con la Maddalena,
aveva avuto dei figli da lei prima di
morire in croce. Il Nazareno non era
«figlio di Dio», ma soltanto un grande
profeta, un «maestro», trascinatore
di folle, ma per nulla divino. Il quale
avrebbe deciso di nominare la
moglie quale fondamento della sua
chiesa e guida spirituale della prima
comunita cristiana. Non aveva pero
fatto i conti con gli agguerriti



discepoli maschi, che non
sopportando di vedersi sopravanzare
e comandare da una donna,
P’avevano esiliata, inventando di
sana pianta un altro cristianesimo,
piu maschilista. Avevano cancellato
ogni traccia del matrimonio tra Gesu
e la Maddalena. L'imperatore
Costantino aveva contribuito
sensibilmente all’operazione,
facendo scomparire i vangeli che
provavano la verita e lasciando
sopravvivere soltanto gli «<innocui»
testi di Matteo, Marco, Luca e
Giovanni, con la complicita della
Chiesa, pronta a esprimersi con un
voto, e un risultato a maggioranza
risicata, nientemeno che sulla
divinita del figlio di Dio.

Incominciamo innanzitutto con il
parlare della formazione del testo
evangelico, della differenza tra
vangeli canonici e vangeli apocrifi,
del momento in cui si e formato il
«canone» del Nuovo Testamento. Con



il termine canone, che in greco
significa «misura», «regola»,
s’intendono i libri sacri ufficialmente
riconosciuti dalla Chiesa. I quattro
vangeli di Matteo, Marco, Luca e
Giovanni divennero «canonici» gia
nel II secolo dell’era cristiana,
dunque parecchio tempo prima del
Concilio di Nicea, tenutosi nel 325,
che secondo Brown avrebbe
ufficializzato la scelta. Il Canone
Muratoriano, documento del tardo II
secolo, contiene un elenco di libri
canonici che include i quattro
vangeli ed esclude altri scritti.

La parola «apocrifi», usata oggi per
indicare i vangeli non canonici e
dunque non riconosciuti dalla
Chiesa, e sempre greca e significa
«nascosti»: nel II secolo circolavano
infatti scritti diffusi nei circoli
gnostici cristiani che venivano
denominati in quel modo,
«apokryphoi». Lo gnosticismo
(«gnosis» significa «conoscenza») e



un movimento filosofico-religioso
molto articolato che ha avuto la sua
massima diffusione tra il IT e il III
secolo. Gli gnostici credevano in un
dualismo radicale, cioe in una
differenza abissale tra Dio e la realta
materiale: lo spirito sarebbe, secondo
questa visione, sostanzialmente
estraneo all’'universo e il rapporto
con il mondo materiale non potrebbe
contribuire in alcun modo
all’elevazione spirituale dell’'uomo.

Negli ultimi decenni, i vangeli
apocrifi hanno conosciuto un grande
successo: vengono studiati, letti,
recensiti. Molti di questi sono testi
che ripropongono ’essenziale dei
fatti narrati nei canonici,
infarcendoli pero molto spesso di
aneddoti ed episodi che mirano a
stupire e risultano lontani anni luce
dallo stile sobrio e cronachistico dei
quattro evangelisti «ufficiali».
Facciamo finta, per un momento, di



non sapere nulla del canone, né degli
autori dei canonici e degli apocrifi.

Facciamo finta, per un istante, di non
conoscere la datazione piu probabile
dei primi e dei secondi e dunque di
non porci il problema della loro
maggiore o minore aderenza ai fatti
narrati. Prendiamo in
considerazione soltanto ed
esclusivamente i testi cosi come sono,
leggendoli senza alcun pregiudizio
teologico, filosofico, esegetico.
Fingiamo cioe di trovarci di fronte
semplicemente alle pagine di due
diversi libri: da una parte il «libro»
formato dai quattro canonici;
dall’altra il «libro» formato
assemblando gli apocrifi. Esiste o
non esiste una fondamentale
differenza? Davvero sono simili, di
uguale valore? Davvero si puo
affermare che gli apocrifi dicono la
verita mentre i canonici la
mistificano o la sublimano?
Chiunque faccia la fatica di



affrontare il paragone tra i due tipi di
testo, deve riconoscere che esiste una
differenza. Anzi, una bella
differenza. Prendiamo soltanto un
esempio, riferito ai vangeli
dell’infanzia, che ci raccontano di
Gesu bambino, della strage degli
innocenti e della fuga in Egitto.
Leggiamo nel vangelo di Matteo:
«Essi erano appena partiti, quando un
angelo del Signore apparve in sogno a
Giuseppe e gli disse: “Alzati, prendi
con te il bambino e sua madre e fuggi
in Egitto, e resta la finché non ti
avvertiro, perché Erode sta cercando
il bambino per ucciderlo”. Giuseppe,
destatosi, prese con sé il bambino e
sua madre nella notte e fuggi in
Egitto, dove rimase fino alla morte di
Erode, perché si adempisse cio che era
stato detto dal Signore per mezzo del
profeta:“Dall’Egitto ho chiamato il
mio figlio”. Erode, accortosi che i
Magi si erano presi gioco di lui,
s’infurio e mando a uccidere tutti i
bambini di Betlemme e del suo



territorio dai due anni in giu,
corrispondenti al tempo su cui era
stato informato dai Magi».

L’evangelista non parla del viaggio,
né della permanenza della sacra
famiglia nel Paese dei faraoni. Ecco
come, invece, ’autore del vangelo
apocrifo detto dello «Pseudo Matteo»
parla della fuga in Egitto:

«Giunti a una grotta, decisero di
riposare sotto di essa, e Maria scese
dalla giumenta e si sedette, tenendo in
grembo Gesu. Ora, c’erano tre ragazzi
che facevano il viaggio con Giuseppe e
una ragazza con Maria. Ed ecco che
all’improvviso uscirono dalla grotta
molti draghi, vedendo i quali i ragazzi
Si misero a gridare per il grande
spavento. Allora Gesu, sceso dal
grembo di sua madre, Si fermo ritto in
piedi di fronte ai draghi e quelli lo
adorarono, e dopo averlo adorato si
allontanarono da loro. Cosi si adempi
Cio che era stato preannunciato dal



profeta Davide, che aveva detto:
“Lodate il Signore della terra, o
draghi, e tutti voi, o abissi”. E il
piccolo Gesu, camminando davanti a
loro, ordino che non facessero del
male a nessuno...Similmente lo
adoravano i leoni e i leopardi e si
accompagnavano con essi nel deserto:
dovunque andavano Maria e
Giuseppe, li precedevano indicando la
strada e chinando il capo adoravano
Gesu... Nel terzo giorno dopo la loro
partenza accadde che Maria nel
deserto si stanco per il troppo ardore
del sole, e vedendo un albero di palma
disse a Giuseppe: “Vorrei riposare un
poco alla sua ombra”. E Giuseppe st
affretto a condurla sotto la palma e la
fece scendere dalla giumenta. Appena
si fu seduta, guardando la chioma
della palma, vide che era carica di
frutti e disse a Giuseppe: “Desiderereli,
se fosse possibile, raccogliere di quei
frutti di questa palma”™... Allora il
piccolo Gesu, che con il volto
sorridente riposava nel grembo di sua



madre, disse alla palma: “Piegati,
albero, e ristora mia madre con i tuoi
frutti!”. E subito, a questa voce, la
palma chino la sua cima fino ai piedi
di Maria, e da essa raccolsero frutti
con cui tutti st saziarono...».

Draghi che vengono domati, belve
feroci che indicano la strada, palme
che si piegano... Un mondo
fantasioso, mirabolante. Si tratta di
testi che sono stati scritti con
I'intento di rispondere alla curiosita
della gente, che inventano laddove
mancano testimonianze, che
immaginano. Negli apocrifi il piccolo
Gesu ci viene presentato come un
«superman», che fulmina i bambini
che lo disturbano mentre gioca e
trasforma in capretti i compagni
cattivi. Che contrasto con
I’asciuttezza dei canonici, autentici
capolavori letterari! In questi ultimi
tutto e scarno. Non si cede mai alle
fantasticherie. Non si tratta, dunque,
di contenuti «scomodi» che vengono



censurati, rispetto a quelli piu
innocui e corrispondenti alla
dottrina vincente, al credo di chi
nella Chiesa ha assunto il potere.
Sono i testi stessi a mostrare la loro
intrinseca differenza. Questo, lo
ripetiamo, al di la di qualsiasi altra
considerazione sul loro valore
teologico.

C’e poi un’altra differenza, non di
poco conto. I vangeli di Matteo,
Marco, Luca e Giovanni sono stati
scritti nel I secolo dell’era cristiana. E
comunemente accettato dagli
studiosi che la redazione di questi
testi sia avvenuta tra il 70 e il 90
dopo Cristo. Per collocare
temporalmente i tre vangeli
«sinottici» (in questo modo vengono
chiamati i vangeli di Matteo, Marco e
Luca, che si possono leggere
affiancati per abbracciare con il
medesimo sguardo d’insieme,
«Synopsis», gli avvenimenti narrati),
iniziamo col dire che il I vangelo



sarebbe quello di Matteo, ma non
nella versione greca da noi
conosciuta, bensi in una piu antica
versione in aramaico, la lingua di
Gesu: e stato scritto a Gerusalemme
ed e un testo destinato ad annunciare
la buona novella agli ebrei. Il
vangelo di Marco, scritto in greco, &
stato invece composto a Roma,
mentre quello di Luca, anch’esso
scritto direttamente in greco, é stato
composto ad Antiochia.

Gerusalemme, Roma, Antiochia:
abbiamo citato tre centri
importantissimi dell’antichita. In
ognuna di queste citta ha predicato
I’apostolo Pietro, dunque i vangeli
canonici traggono la loro origine
dalla diretta predicazione apostolica,
dalle parole di coloro che avevano
condiviso la vita con Gesu, vale a dire
1 testimoni oculari, gli unici che
avevano visto tutto cio che era
accaduto, che avevano assistito ai
fatti e avevano ascoltato le parole del



messia. Ci sono anche studiosi che
sulla base di nuove scoperte tendono
ad avvicinare sempre di piu ’epoca
della stesura dei vangeli ai fatti che
vi sono narrati e alla stessa
predicazione di Cristo. Sappiamo che
Gesu, sulla cui esistenza storica
ormai quasi nessuno ha dubbi (a
esclusione dello studioso inglese
George A. Wells o di qualche
personaggio del folklore nostrano), &
morto tra ’anno 30 e ’anno 36
dell’era cristiana. Questa datazione é
ottenuta incrociando le informazioni
in nostro possesso riguardanti, per
esempio, il periodo del sommo
sacerdozio di Caifa e della
permanenza di Ponzio Pilato in
Giudea. Gia nell’anno 56 viene
situato il vangelo di Matteo nella sua
versione in aramaico, quello di
Marco e quello di Luca si situano
verso ’anno 60 e comunque prima
del 70, quando avviene la prima
distruzione di Gerusalemme da parte
dei romani.



Il vangelo di Giovanni, invece, e piu
tardo, ed e stato scritto verso 1’80
dopo Cristo ad Efeso. Un frammento
di papiro, denominato 7Q5, scoperto
tra i rotoli di Qumran, nel Mar
Morto, e stato identificato dal
papirologo José O’Callaghan come un
passo dell’evangelista Marco. Se
questa attribuzione fosse vera,
significherebbe che quel vangelo,
scritto da un seguace di Pietro, e
datato prima dell’anno 50 e ci0o
corrisponderebbe a un’antica
tradizione, citata da Clemente
d’Alessandria, secondo la quale la
prima predicazione di Pietro a Roma
sarebbe avvenuta gia nell’anno 42.

Come si vede, si tratterebbe di una
stesura del testo avvenuta in tempi
molto ravvicinati rispetto ai fatti che
espone. In ogni caso, anche lasciando
da parte queste scoperte, sulle quali
il dibattito scientifico € ancora
aperto, e facendo notare che la
storicita, la veridicita, I’attendibilita



di un testo non sono per forza legate
alla sua antichita, ma si deducono
anche da una serie di elementi
intrinseci, dobbiamo dire che i
quattro evangelisti hanno raccolto
dei testi scritti che erano gia usati per
la catechesi dalle prime comunita
cristiane. C’erano cioe precedenti
raccolte di «detti» di Gesu («loghia»)
e dunque, presupponendo l’esistenza
di tradizioni scritte e orali andate
perdute ma piu antiche dei vangeli
stessi, cl avviciniamo sempre di piu
agli eventi narrati potendo quasi
attribuire a queste fonti - fatte le
debite distinzioni — quasi il valore di
cronache giornalistiche.

Ecco dunque un secondo, buon
motivo per non mettere sullo stesso
piano i quattro vangeli canonici e
quelli apocrifi. «Per chi voglia
avvicinarsi storicamente a Gesu»,
scrivono Gerd Theissen e Annette
Merz nel libro-manualell Gesu
storico (Queriniana, 2003), «le



tradizioni sinottiche restano, gia
soltanto a motivo della loro
consistenza quantitativa, le fonti
decisive...».

Possiamo ora chiederci quali siano
stati i rapporti di Gesu con le donne.
Esse figurano come destinatarie del
suo messaggio e quindi come
«soggetti religiosamente
responsabili» (Theissen-Merz, Il Gesu
storico). La folla che si raccoglie nei
villaggi all’arrivo del Nazareno, o che
lo segue, e fatta di uomini e di donne.
In questo caso, le fonti evangeliche
sinottiche non confermano
I'immagine di una donna che non
deve uscire di casa, come invece
pretendono altre fonti. Il messaggio
di Cristo é volutamente diretto ai piu
poveri sul piano economico e alle
donne socialmente piu disprezzate,
vale a dire le prostitute. A loro e ai
pubblicani, Gesu promette (Matteo
21, 31 ss) ’accesso al regno dei cieli.
Mentre secondo Luca (7, 36-50) Gesu



consente a una prostituta di
avvicinarsi a lui, di baciarlo e di
cospargergli i piedi di olio
profumato, interpretando questi
gesti come espressione del suo amore
e assicurando a lei il perdono di Dio.
Inoltre, nel corso della sua vita
pubblica documentata dagli
evangelisti, Gesu guarisce numerose
donne. E troviamo dei personaggi
femminili, in un numero che doveva
variare di volta in volta, anche tra i
seguaci itineranti del Nazareno, cosi
come troviamo donne predicatrici
della Buona Novella cristiana dopo la
morte e la resurrezione di Cristo. «I
seguaci di Gesu che vivevano come
carismatici itineranti, e quanti li
accoglievano, formavano insieme la
nuova famiglia di madri, sorelle,
fratelli e figli — una familia Dei che
condivideva case e campi, ma che
viveva senza padre umano... Le
gerarchie patriarcali non erano
destinate a valere in questa societa,
dove invece sirichiedeva a coloro



che erano tradizionalmente
privilegiati una rinuncia radicale alla
propria condizione

sociale...» (TheissenMerz, Il Gesu
storico, p. 280). Gesu, nella sua
predicazione e nelle sue parabole,
sceglie molte volte personaggi
femminili ed é evidente la sua critica
implicita all’identificazione, nel
linguaggio patriarcale, tra «uomo» e
«maschio», nonché alla tendenza a
simboleggiare Dio utilizzando
categorie soltanto maschili.

Veniamo ora alla figura di Maria
Maddalena. Si tratta di una delle
sette donne che portano questo nome
nel Nuovo Testamento. Ecco quali
sono (seguiamo qui I’elenco proposto
dal biblista protestante Darrell L.
Bock, nel suo libro Il Codice da Vinci,
verita e menzogne, ed. Armenia
2005): Maria, la madre di Gesu (Luca,
1, 30-31); Maria di Betania (Giovanni
11,1); Maria, la madre di Giacomo
(Matteo 27,56); Maria la moglie di



Cleofa (Giovanni 19,25); Maria, la
madre di Giovanni e Marco (Atti
degli Apostoli 12,12); una non meglio
identificata Maria (Romani 16,6);
Maria Maddalena, caratterizzata dal
riferimento al paese natale, Magdala
(Luca 8,2). Cominciamo col dire che il
nome «Maria» («Miryam») era
all’epoca molto diffuso. Notiamo
inoltre come le varie Maria citate
negli scritti neotestamentarie
vengano riconosciute con ulteriori
specificazioni legate alla loro
funzione di madri o di mogli. Sono
riferimenti riconducibili comunque a
figure maschilj, tipici di una societa
patriarcale quale quella della societa
ebraica del I secolo. Ebbene, la
Maddalena, la donna che
apparteneva al gruppo di seguaci di
Cristo, in questi testi viene
caratterizzata non per la sua
relazione con qualcuno («madre
di...», «moglie di...») ma per la sua
provenienza geografica, vale a dire
Magdala, che dovrebbe



corrispondere all’attuale Migdal, nei
pressi del mare di Galilea, in Israele.
Perché dunque gli evangelisti non ci
dicono che essa era «moglie di
Gesu»? Dan Brown, lo abbiamo visto,
ha gia la risposta pronta: non
possiamo sperare di trovare la
«verita» sulla storia d’amore tra Gesu
e la Maddalena negli scritti canonici
approvati dalla Chiesa, perché
quest’ultima, complice 'imperatore
Costantino, ha scelto e ufficializzato
proprio gli scritti nei quali questo
segreto non veniva svelato, al fine di
poter perpetuare il suo potere e
presentarci un Gesu celibe e una
prima comunita tutta maschile. Per
I’autore del Codice da Vinci, conta
poco dunque il fatto che i quattro
vangeli canonici siano considerati
quelli piu temporalmente vicini ai
fatti narrati, mentre gli altri, gli
apocrifi, sono molto piu tardi e
marginali.



Ma continuiamo il nostro viaggio.
Nei vangeli canonici Maria non
compare mai da sola in compagnia di
Gest, se non una volta. E tra i seguaci
del Nazareno, lo abbiamo detto,
insieme ad altre donne. E ai piedi
della croce, insieme ad altre donne
(le quali vengono sempre citate
definendo la loro relazione di madri
o di mogli, mentre per la Maddalena
ci si riferisce sempre e solo al suo
essere di Magdala); la ritroviamo tra
coloro che assistono alla deposizione,
anche in questo caso mescolata ad
altre donne e mai in posizione isolata
0 preminente. La vediamo infine tra
le donne che la mattina di Pasqua,
all’alba, si recano al sepolcro per
ungere il corpo e compiere quelle
lamentazioni che non avevano
potuto fare il venerdi, a causa
dell’inizio del riposo sabbatico
coincidente con il tramonto. In
Giovanni (20, 11-18), ritroviamo
infine e finalmente 'unico episodio
che racconta della Maddalena da sola



con Gesu. Tutto accade quella stessa
mattina del giorno di Pasqua.

«Maria invece stava all’esterno vicino
al sepolcro e piangeva. Mentre
piangeva, si chino verso il sepolcro e
vide due angeli in bianche vesti, seduti
l'uno dalla parte del capo e laltro dei
piedi, dove era stato posto il corpo di
Gesu. Ed essi le dissero: “Donna
perché piangi?”. Rispose loro: “Hanno
portato via il mio Signore e non so
dove lo hanno posto”. Detto questo, St
volto indietro e vide Gesu che stava li
in piedi; ma non sapeva che era Gesu.
Le disse Gesu: “Donna, perché piangi?
Chi cerchi?”. Essa, pensando che fosse
il custode del giardino, gli disse:
“Signore, se ’hai portato via tu,
dimmi dove lo hai posto e io andro a
prenderlo”. Gesu le disse: “Maria!™.
Essa, allora, voltatasi verso di lui, gli
disse in ebraico: “Rabbuni!”, che
significa Maestro! Gestu le disse: “Non
mi trattenere, perché non sono ancora
salito al Padre...”».



Come si puo ben vedere, non stiamo
propriamente descrivendo un
incontro galante. I’abbraccio della
Maddalena a Gesu, che quel «non mi
trattenere» fa chiaramente intuire,
non € legato a una particolare
relazione amorosa tra la donna e il
Nazareno, quanto alla sua gioia e alla
sorpresa di vedere davanti a lei, vivo
e vegeto, colui che sapeva morto in
croce e deposto nel sepolcro. «Maria
era una discepola e seguace
itinerante di Gesu fra un gruppo di
altre donne», scrive Darrell L. Bock.
«Non e mai stata legata a lui in alcun
altro senso. Benché altre donne
fossero associate a figure maschili a
causa di vincoli di parentela, Maria
non lo era. Fu solo testimone della
crocifissione, della sepoltura e della
resurrezione. Nient’altro».

Noi sappiamo, pero, che queste
spiegazioni non bastano al
«complottista» Dan Brown. Perché,
nel Codice da Vinci, per «provare» il



matrimonio tra Cristo e la
Maddalena, vengono citate altre
fonti. Fonti nascoste, sfuggite alla
furia distruttrice della Chiesa
primitiva. Esaminiamole, dunque,
queste fonti, dalle quali si
evincerebbe senza tema di smentita
la relazione tra i due. Nel romanzo
Teabing e Langdon spiegano a Sophie
Neveu che il matrimonio fra Gesu e
la Maddalena é «storicamente
documentato» e che la prova sta nei
vangeli gnostici, per esempio, nel
«Vangelo di Filippo». Si tratta di un
testo rinvenuto nel 1945 presso Nag
Hammadi, in Egitto, insieme con una
intera collezione di scritti gnostici, in
lingua copta, e che risale alla seconda
meta del I1I secolo. E dunque piu
vecchio di almeno centocinquanta-
duecento anni rispetto al vangelo
canonico considerato piu tardo, vale
a dire quello di Giovanni. Su quali
basi I’autore di questo testo I’avra
redatto? Perché mai dovremmo
preferirlo ai testi canonici? Un



mistero che Dan Brown non svela,
limitandosi a passare oltre.

Le affermazioni dei personaggi del
Codice da Vinci lasciano inoltre
pensare che esista un testo bello,
pulito e chiaro di questo «vangelo di
Filippo». Peccato che, invece, le cose
non stiano affatto cosi. Riportiamo i
versetti 63,33-36, quelli centrali che
descrivono il bacio tra Maria e il
Nazareno:

«...la compagna del [Signore] é Maria
Maddalena. [Il Signore amava lei] piu
di [tutti] i discepoli [e spesso] le dava
un bacio sulla [bocca]». Che cosa
significano tutte quelle parentesi
quadre che spezzettano il frammento
di testo? Significano che le parole tra
parentesi sono state «ricostruite»,
perché il testo era lacunoso. Non
C’era, era deteriorato, non si leggeva.
Vale a dire che se ci fermassimo
soltanto alle parole che sono arrivate



intellegibili a noi, avremmo questo
testo:

«...la compagna del... é Maria
Maddalena. ... piu di ... i discepoli ... le
dava un bacio sulla ...». Molto chiaro,
vero? E prassi comune per gli
studiosi formulare ipotesi che
permettano la ricostruzione di un
testo antico lacunoso e non possiamo
affatto escludere che le parole
originali di questo vangelo gnostico
di Filippo siano davvero quelle
ricostruite. Ma non possiamo
escludere che siano possibili altre
soluzioni. Per esempio, quel «bacio»
potrebbe essere stato dato sulla
fronte o sulla guancia. Non é del
tutto arbitrario trarre da un testo
cosi tardo e lacunoso la

«prova» (prova?) del matrimonio tra
Cristo e la Maddalena? Tanto piu che
neanche in questo caso si parla di
matrimonio? Perché mai, allora, Dan
Brown propende con tale sicurezza
verso il bacio sulla bocca, che



sarebbe indicatore di una relazione
amorosa? Questa interpretazione
non e di Brown, ma di una studiosa,
Karen King, docente all’'universita di
Harvard, la quale, nel libro The
Gospel of Mary of Magdala propende
per il bacio sulla bocca per analogia
con un altro passo del vangelo
gnostico di Filippo (versetti 58, 34;
59,4) dove si parla esplicitamente di
un bacio sulla bocca come segno di
fratellanza tra i credenti. Il baciarsi
ha il significato gnostico di accogliere
nell’intimo gli insegnamenti
spirituali impartiti: «...dalla bocca,
[poiché] se il Logos viene da quel
luogo, egli nutre dalla sua bocca e
sara perfetto. Il perfetto, infatti,
concepisce e genera per mezzo di un
bacio. E per questo che noi ci baciamo
lun laltro. Noi siamo fecondi dalla
grazia che é in ognuno di noi». Al
lettore non sara sfuggito che anche in
questo caso, pur trovandoci di fronte
a un inequivocabile bacio sulla
bocca, questo non ha nulla a che



vedere con una relazione amorosa
tra chi se lo scambia: si tratta cioe di
un segno di fratellanza, come quello
dato sulla guancia. Anche se dunque
correggessimo il testo lacunoso sulla
base di questo passo successivo, e
ipotizzassimo che il bacio di Gesu
alla Maddalena sia stato dato sulla
bocca, esso non avrebbe - 10 si
deduce chiaramente dal contesto —
alcuna valenza sessuale.

Anche il vocabolo usato per indicare
la Maddalena, «compagna», nel
«vangelo di Filippo» & una
traslitterazione in copto del termine
greco «koinonos». «Questa parola»,
osserva Darrell L. Bock «puo
significare “moglie” o “sorella” in
senso spirituale. Ma non é questo il
termine usato in maniera specifica o
comunemente per “moglie”, che in
greco dovrebbe essere “gyne”». Nulla,
insomma, indica un matrimonio o
una relazione amorosa.



Dov’e, dunque, la «prova» di Dan
Brown? Manca clamorosamente
all’appello.

Esaminiamo ora un altro testo,
questa volta tratto dall’apocrifo
«vangelo di Maria Maddalena», dove
si parla di una rivalita tra Pietro e la
discepola. Ecco il passo (17, 10-18,21):

«Ma Andrea replico e disse ai fratelli:
“Dite che cosa pensate di quanto ella
ha detto. Io, almeno, non credo che il
Salvatore abbia detto cio. Queste
dottrine, infatti, sono sicuramente
insegnamenti diversi”. Riguardo a
queste cose parlo anche Pietro. Egli
interrogo in merito al Salvatore: “Ha
egli forse parlato realmente in segreto
e non apertamente a una donna,
senza che noi lo sapessimo? Ci
dobbiamo ricredere tutti e ascoltare
lei? Forse egli ’ha anteposta a noi?”.
Maria allora pianse e disse a Pietro:
“Pietro, fratello mio, che cosa credi
dunque? Credi tu che io ’abbia



inventato in cuor mio, o che io menta
riguardo al Salvatore?”. Levi replico a
Pietro dicendo: “Tu sei sempre
irruente, Pietro! Ora io vedo che ti
scagli contro la donna come [fanno]
gli avversari. Se il Salvatore ’ha resa
degna, chi sei tu che la respingi? Non
v’e dubbio, il Salvatore la conosce
bene. Per questo amava lei piu di noi.
Dobbiamo piuttosto vergognarci,
rivestirci dell’'uomo perfetto, formarci
come egli ci ha ordinato, e annunciare
il vangelo senza emanare un’ulteriore
legge, all’infuori di quanto ci disse il
Salvatore”».

Da questo brano emerge che la
Maddalena aveva avuto da Cristo
una rivelazione che gli altri non
avevano ricevuto. Osserva Darrell L.
Bock: «Maria era inquieta e ferita
dalla sfida di Pietro, ma Levi
(probabilmente identificabile con
Matteo) giunge a difenderla: il
Signore ha scelto lei per questo ruolo
specifico; I’ha resa degna e inoltre la



conosceva bene. L'implicazione é che
Gesu la conosceva abbastanza bene
da sapere se fosse degna di ricevere
una rivelazione autonoma. Da quella
conoscenza derivava lo straordinario
amore di Gesu: nessun richiamo a
legami familiari. Maria era
semplicemente beneficiaria di una
speciale rivelazione da parte di Gesu.
Il testo non indica nient’altro, tranne
che Gesu apparve solo a lei».

Anche prendendo per buono e
veritiero questo testo che — non ci
stanchiamo di ripeterlo — & molto piu
tardo rispetto ai vangeli canonici, ci
possiamo chiedere in tutta
franchezza dove sia la «prova» che
Gesu fosse sposato con la Maddalena.
Da che cosa lo deduce Dan Brown?
Quali arcani misteri e riuscito a
scoprire l’autore del Codice da Vinci
dietro queste pagine, che a noi
comuni mortali invece sfugge? La
realta e che nemmeno dagli apocrifi
piu strani, dai testi gnostici meno



ortodossi, noi riusciamo a ricavare
un puntello per la strampalata teoria
del matrimonio di Gesu e del
conseguente «sangreal», vale a dire
della discendenza di Cristo e della
Maddalena. Ci sono soltanto quei due
passi, soltanto quei due testi
piuttosto tardi, che certamente non
bastano nemmeno a puntellare la
tesi di Dan Brown.

Secondo il Codice da Vinci, la spietata
Chiesa delle origini avrebbe
cancellato ogni traccia di questa
donna e del principio femminile,
tradendo in questo modo il mandato
di Cristo. Stanno davvero cosi le
cose? Davvero la prima comunita si e
sbarazzata del «principio
femminile»? Non si direbbe proprio,
dato che proprio a una donna, Maria,
la madre di Gesu, viene tributato un
culto antichissimo ed ¢ lei, una
ragazza ebrea, a essere considerata il
«vertice» della creazione. Proprio il
culto mariano, rintracciabile nelle



antiche iscrizioni e nei graffiti della
grotta di Nazaret, scoperti in tempi
relativamente recenti, vanifica le
elucubrazioni di Dan Brown.
L’elemento femminile non é affatto
censurato, dunque. E proprio la
valorizzazione della figura della
Madonna rende piuttosto
improbabile che invece di un’altra
donna - la quale sarebbe stata
addirittura la compagna di Gesu - si
siano potute cancellare
completamente le tracce,
trasformandola da guida prescelta
della comunita in personaggio
secondario, seppure lasciandole il
«primato» dell’iniziale apparizione
del risorto. Se davvero Maria di
Magdala fosse stata la moglie di
Gesu, sarebbe stata adeguatamente
celebrata, cosi com’e avvenuto per la
madre del Nazareno.

Dan Brown, nel suo romanzo, a un
certo punto fa dire a Teabing:
«Poiché il suo nome era proibito



dalla Chiesa, Maria Maddalena
divenne nota sotto vari pseudonimi:
il Calice, il Santo Graal, la Rosa...».
Peccato che Santa Maria Maddalena
sia venerata come tale, e con il suo
vero nome, proprio dalla Chiesa
cattolica, che ne festeggia la memoria
liturgica il giorno 22 giugno. Ci sono
poi almeno quattordici sante
canonizzate che portano questo
nome in onore della donna alla quale
Gesu apparve appena risorto.

E giunto il momento, ora, di
affrontare un altro tema di capitale
importanza, collegato al precedente.
Lasciamo perdere, per un momento,
gli apocrifi gnostici che parlano di
Gesu e della Maddalena, dai quali,
come abbiamo visto, non si evince
affatto I’esistenza di un matrimonio o
di una relazione tra Gesu e la
Maddalena. E chiediamoci: il
Nazareno era sposato? La questione
non é affatto secondaria, perché, nel
Codice da Vinci si legge, a tale



proposito, che Gesu «doveva» essere
sposato, perché la cultura religiosa
dell’epoca non prevedeva la figura
del rabbino celibe e il celibato non
era una condizione vista
favorevolmente.

Nel sito www.beliefnet.com é stato
pubblicato un dibattito sui problemi
sollevati dal romanzo e uno studioso,
John Dominic Crossan, interpellato
sul possibile matrimonio di Gesu, ha
risposto in modo ironico: «Esiste un
antico e rispettabile principio
nell’ambito dell’esegesi biblica che
stabilisce che se qualcosa assomiglia
a un’anatra, cammina come
un’anatra e starnazza come
un’anatra allora deve trattarsi di un
cammello travestito. Applichiamo il
principio alla domanda. Non ci sono
prove che Gesu fosse sposato
(assomiglia a un’anatra); molteplici
indicazioni lo smentiscono (cammina
come un’anatra); e nessuno dei testi
piu antichi lascia intendere che



avesse moglie e figli (starnazza come
un’anatra)... dunque doveva essersi
sposato di nascosto (cammello
travestito)».

«Per un certo verso — commenta
Darrell L. Bock, nel suo Il Codice da
Vinci, verita e menzogne — la
domanda mi colpisce per la sua
incongruita, dal momento che quasi
tutti sostengono che Gesu era
talmente assorbito dal suo magistero
che rimase celibe». L’ironia di
Crossan é determinata dal fatto che
per taluni studiosi, ai vangeli, alla
storia della vita di Gesu, vanno
applicati criteri interpretativi che
nulla hanno a che fare con i metodi
scientifici usati per esaminare e
analizzare ogni altro personaggio
storico. I dubbi che vengono
insinuati su ogni versetto evangelico,
il fatto che diversi esegeti di grande
fama arrivino a considerare non
storica piu della meta dei vangeli
canonici, lascia spesso sconcertate



altre categorie di esperti, come per
esempio gli storici e in particolare gli
storici che si occupano dell’epoca
romana.

Un indizio di questo é la necessita —
postulata da molti biblisti — di dover
supporre che sia trascorso un certo
lasso di tempo (preferibilmente
molto tempo) tra gli avvenimenti
narrati nei vangeli e la stesura dei
testi che li raccontano: diventa cosi
protagonista del vangelo la prima
comunita cristiana, che redigendo e
intervenendo su quei testi, li avrebbe
piu 0 meno «manipolati» a
prescindere dai fatti stessi,
inserendovi materiali che nulla
hanno a che vedere con la storia e
che sono invece finalizzati alla
catechesi.

Un esempio. Sulla base degli studi
piu recenti, sugli «echi» del racconto
evangelico nella letteratura romana
del I secolo, la professoressa Marta



Sordi, dell’Universita Cattolica di
Milano, ha affermato: «I’annuncio
pasquale, cosi come ci é raccontato
dagli evangelisti, non e una tardiva
costruzione della comunita cristiana,
ma sembra circolasse gia in forma
compiuta nella Roma imperiale del I
secolo. Ancora una volta, dunque, ci
troviamo di fronte a indizi che
tendono a mettere in discussione la
datazione ritenuta piu probabile per
la stesura dei quattro Vangeli. Qui
entriamo in un campo che non ha
piu a che fare con la ricerca storica,
con le fonti, con la paleografia e la
papirologia. Qui entra in gioco un
dibattito interno al mondo cristiano:
per molti biblisti ed esegeti é infatti
indispensabile supporre un tempo
adeguato durante il quale la
comunita cristiana avrebbe dato vita
e forma al racconto evangelico. Per
me, invece, il Vangelo di Marco é
stato redatto attorno al 42, come
affermavano importanti scrittori
cristiani del IT secolo, quali Papia



vescovo di Gerapoli e Clemente
d’Alessandria. Dunque una decina di
anni dopo i fatti che narra. E ’eco del
racconto evangelico che ritroviamo
nella letteratura latina ci dovrebbe
far supporre che questi testi fossero
gia completi diverso tempo prima
rispetto all’epoca in cui vengono
solitamente datati. Come storico, non
ho il problema di dover supporre un
tempo adeguato per I'intervento
della comunita cristiana».

Abbiamo citato questo particolare
perché si inserisce bene nell’ironica
osservazione di Crossan.

Eppure, ritornando al nostro
problema, il possibile matrimonio di
Gesu e un argomento che non ha
appassionato particolarmente gli
esegeti. Gli studiosi sono infatti
piuttosto concordi nell’affermare che
il Nazareno fosse celibe e si tratta di
uno dei pochi argomenti sul quale
quasi tutti si dicono d’accordo.



Dunque I’esempio dell’anatra e del
cammello travestito, in questo caso,
non é propriamente azzeccato, a
meno di non mettere sullo stesso
piano le obiezioni di studiosi di fama
con le leggende accreditate da
qualche setta esoterica e ripescate da
Dan Brown.

Innanzitutto, dobbiamo precisare
che non esiste alcuna prova del fatto
che Gesu fosse sposato: non ci sono
testi extra-evangelici che lo
sostengano e gli stessi apocrifi
gnostici, scritti un paio di secoli dopo
Gesu, come abbiamo visto non
raccontano affatto di una «liaison»
tra Cristo e la Maddalena, ma
accennano in un caso a un bacio
alquanto confuso e carico di
significati simbolici (senza
riferimmenti amorosi), e in un altro di
un dissidio tra i primi discepoli per
una «rivelazione» che Gesu avrebbe
fatto a lei e non a loro. Non ci sono
fonti antiche, esterne ai vangeli, che



ci raccontano una storia diversa.
Ovviamente non siamo neanche in
possesso di un testo che ci attesti
senza ombra di dubbio il fatto che
Gesu fosse celibe.

Ma dobbiamo porci una domanda, a
partire proprio dal testo evangelico.
Marco, Matteo, Luca e Giovanni non
presentano affatto, nei loro scritti, la
condizione del celibato come
«superiore» rispetto a quella degli
uomini e delle donne sposate. Pietro
era sposato (Gesu a Cafarnao guari
sua suocera), cosi come lo erano
molti dei primi discepoli di Cristo.
Dalle pagine dei vangeli, la figura del
Nazareno ci viene presentata in tutta
la sua umanita: mangia e beve,
partecipa alle feste, si fa invitare in
casa a cena dagli amici, prova dolore
per la morte delle persone a cui
vuole bene. Insomma, il suo essere
figlio di Dio non rappresenta una
diminuzione della sua natura
umana. Perché mai, se fosse stato



sposato, gli evangelisti non
avrebbero dovuto annotarlo nei loro
scritti? Per quale motivo avrebbero
dovuto censurare questa sua
caratteristica, nascondendola,
facendola sparire? E per quale
motivo avrebbero dovuto fare lo
stesso anche altri autori, magari non
appartenenti alla comunita
cristiana? Anche se Gesu fosse stato
sposato, questo fatto non avrebbe
sminuito la sua pretesa divinita,
quella divinita che in realta -
secondo Dan Brown — non esisteva
ma che sarebbe stata costruita a
tavolino da Costantino e dal Concilio
di Nicea. Non si comprende, dunque,
per quale motivo si sarebbe dovuto
nascondere il matrimonio di Cristo,
se questo davvero fosse esistito. Non
vi sono dunque ragioni «teologiche»
per giustificare I'inesistente
complotto adombrato dal Codice da
Vinci.



Ci sia permessa ora una piccola
digressione, dedicata non
direttamente al romanzo di Dan
Brown, ma alla sua «musa
ispiratrice», vale a dire al libro di
Baigent, Leigh e Lincoln,The Holy
Blood and the Holy Grail, pubblicato
per la prima volta nel 1982 e
attualmente disponibile con il titolo
Il Santo Graal nella collana
economica dei «Miti» Mondadori. I
tre autori (due dei quali, lo
ricordiamo, hanno citato in giudizio
Brown accusandolo di aver
sostanzialmente copiato le loro
teorie), offrono un altro presunto
appiglio alla condizione di uomo
sposato di Gesu, riferendosi alle
nozze di Cana. Vale la pena di
riportare uno stralcio del loro libro,
in modo che il lettore possa farsi
un’idea piu precisa di quali siano le
«fonti» a cui ha attinto il fortunato
autore del Codice da Vinci.



«Nel Quarto Vangelo c’é¢ un episodio
relato a un matrimonio che potrebbe
essere appunto quello di Gesu. E
I’episodio delle nozze di Cana,
decisamente molto noto. Tuttavia,
pone certi problemi salienti che
meritano un’attenta considerazione
(«episodio relato»? Un’attenta
considerazione meriterebbe
innanzitutto la traduzione
dell’edizione italiana, non certo
brillante, nda). Secondo il racconto
del Quarto Vangelo, le nozze di Cana
sembrerebbero una modesta
cerimonia locale, un tipico
matrimonio di paese, e la sposa e lo
Sposo restano anonimi. A queste
nozze Gesu e specificamente
“invitato”, il che & un po’ strano,
forse, perché non aveva ancora
iniziato il suo magistero. Ancora piu
strano, pero, e il fatto che c’era anche
sua madre; e la presenza della madre
sembra data per scontata. Di certo
non viene spiegata in nessun modo.
Ma c’¢ di piu. E Maria che non



soltanto suggerisce al figlio di
provvedere altro vino ma
praticamente glielo ordina. Si
comporta esattamente come se fosse
la padrona di casa: “Nel frattempo,
venuto a mancare il vino, la madre di
Gesu gli disse: Non hanno piu vino. E
Gesu rispose: Che ho da fare con te, o
donna? Non é ancora giunta la mia
ora» (Giovanni 2,3-4). Maria, pero,
per nulla turbata, non bada alla
protesta del figlio: “La madre dice ai
servi: Fate quello che vi dira”. I
servitori obbediscono prontamente,
come se fossero abituati a ricevere
ordini da Maria e Gesu. Sebbene
Gesu cerchi di eludere la sua
richiesta, Maria ottiene cio che
desidera: Gesu compie il suo primo
grande miracolo, la trasmutazione
dell’acqua in vino. A quanto ci fanno
sapere i Vangelj, in precedenza non
ha mai mostrato i suoi poteri; e
Maria non avrebbe neppure motivo
di presumere che li possieda. Ma
anche se lo sapesse, perché quei



doni, unici e sacri, dovrebbero venire
usati per uno scopo tanto banale?
Perché Maria dovrebbe rivolgere al
figlio una richiesta del genere? E
soprattutto perché i suoi “ospiti”
invitati a un matrimonio dovrebbero
assumersi la responsabilita di
provvedere al necessario, una
responsabilita che per tradizione
spetta al padrone di casa? A meno
che, naturalmente, le nozze di Cana
siano le nozze di Gesu. In tal caso,
sarebbe stato suo compito fornire il
vino. C’e un altro indizio che induce
a pensare che le nozze di Cana siano
le nozze di Gesu. Subito dopo il
miracolo, “il maestro di tavola
chiamo lo sposo e gli disse: “Tutti
servono da principio il vino buono e,
quando sono un po’ brilli, quello
meno buono;tu invece hai conservato
fino ad ora il vino buono”... Queste
parole sembrerebbero chiaramente
rivolte a Gesu. Secondo il Vangelo,
tuttavia, sono rivolte allo “sposo”.



Una conclusione ovvia e che Gesu e
lo “sposo” siano la stessa personar.

Conclusione ovvia? Abbiamo
riprodotto il brano tratto da The Holy
Blood and the Holy Grail, proprio
perché tutti si potessero rendere
conto di quali elucubrazioni siano
alla base del Codice da Vinci. Dunque,
ricapitoliamo: non esistono vangeli,
canonici o apocrifi, che parlino del
matrimonio di Gesu. Neanche i brani
tardivi e appartenenti alla tradizione
gnostica lo fanno. Ecco allora che i
nostri autori pensano di rintracciare
la «prova» del matrimonio di Cristo
addirittura nelle nozze di Cana.
Innanzitutto possiamo chiederci
perché mai Gesu si sia sposato a
Cana: Migdal, la citta d’origine della
Maddalena, sorge a circa otto
chilometri a nord di Tiberiade, sul
mare di Galilea, mentre Gesu, lo
sappiamo, era il Nazareno, perché
abitava a Nazaret. Al momento in cui
avvengono le nozze di Cana, egli



aveva gia incontrato i primi
discepoli. Cana non é molto distante
da Nazaret, ma I’ipotesi di Baigent,
Leigh e Lincoln rimane davvero
oscura. Perché Cana di Galilea?
Leggiamo meglio un passo decisivo
del vangelo di Giovanni, che, unico
tra 1 quattro estensori dei testi
canonici, descrive I’episodio.

«Tre giorni dopo (il riferimento
temporale e quello all’incontro tra
Gesu e Natanaele, seguito al
battesimo sul Giordano e al primo
incontro tra il Nazareno e i primi due
discepoli, Andrea, fratello di Pietro, e
Giovanni, lo stesso evangelista,nda) ci
fu una festa di nozze in Cana di
Galilea e c’era la la madre di Gesu. Fu
invitato alle nozze anche Gesu con i
suoti discepoli...».

L’evangelista e molto esplicito e
davvero la sua descrizione non si
presta ai doppi sensi proposti dai tre
autori di The Holy Blood and the Holy



Grail. Gesu viene invitato insieme ai
suoi discepoli. Maria non si comporta
da «padrona di casa», ma chiede
aiuto al figlio, riesce a «strappargli»
quel prodigio, senza il quale i veri
padroni di casa avrebbero fatto una
pessima figura con i numerosi ospiti.
Quello che I’evangelista Giovanni
non dice e non descrive, tra le parole
di Gesu e 'ordine di Maria ai servi, e
il gioco degli sguardi che dev’essere
avvenuto in quel momento tra madre
e figlio. E il figlio, che stando al testo
greco non aveva alcuna intenzione di
manifestare il suo potere in
quell’occasione, lo fa perché la
madre glielo ha chiesto. E probabile
che Maria stesse aiutando le donne
che si occupavano del banchetto. Gli
sposalizi, all’epoca, erano delle feste
che coinvolgevano l'intero paese e la
Madonna si dev’essere accorta che il
vino stava finendo. Non si capisce
proprio da dove possa essere tratta la
«conclusione ovviar dei tre ispiratori
di Dan Brown. I quali, tra l’altro,



scrivono che Maria non avrebbe
motivo di sapere che il figlio poteva
fare miracoli: davvero strano, se
pensiamo che la Madonna - stando al
racconto evangelico — sapeva: 1) di
aver portato in grembo il figlio di
Dio, 2) che quel figlio era stato
concepito per opera dello Spirito
Santo, 3) che quel figlio era il messia
atteso da Israele, 4) che quel figlio
all’eta di dodici anni era in grado di
ammaestrare i sacerdoti del tempio
di Gerusalemme.

Ma c’e un’altra considerazione,
questa si ovvia, che possiamo fare.
Dimentichiamo per un attimo
I’episodio e usiamo soltanto la logica.
Secondo Baigent, Leigh e Lincoln,
Giovanni adombra il matrimonio di
Gesu, ma evidentemente non vuole
esplicitare che si tratta delle nozze
tra il Nazareno e la Maddalena (che
hanno scelto il territorio «neutro» di
Cana per questa celebrazione). Egli
appartiene dunque a quei discepoli



intenzionati a mettere il silenziatore
all’evento, a nascondere il
matrimonio, a ridimensionare la
figura della «moglie» di Gesu, alla
quale lo stesso Cristo avrebbe
affidato, secondo la teoria dei tre
autori consacrata da Dan Brown, la
guida della stessa Chiesa.

Dobbiamo pero chiederci per quale
motivo Giovanni, invece di
«mascherare» questo episodio, non lo
abbia semplicemente cassato. Perché
mai lo avrebbe descritto, se avesse
saputo che le nozze di Cana erano in
realta quelle tra Gesu e la
Maddalena? Perché mai avrebbe
rischiato di far emergere questa
scomoda «verita», faticosamente
nascosta dalla prima comunita
cristiana tutta intenta non
all’lannuncio della Buona Novella, ma
alla caccia alla Maddalena e alla sua
stirpe di «sangreal»? Nulla
costringeva Giovanni, da tutti
considerato ’autore canonico che



scrive per ultimo, a citare nei
particolari I’evento di Cana, il
miracolo della trasformazione
dell’acqua in vino, il primo prodigio
che manifesta il potere di Gesu,
all’inizio della sua vita pubblica.
Tanto piu che questo episodio non e
presente in Marco, Matteo e Luca,
vale a dire 1 tre «sinottici». Sarebbe
bastato semplicemente non parlarne.
E poi davvero curioso che questo
evento, cosi rivelatore del
matrimonio di Gesu con la
Maddalena, non compaia nei vangeli
apocrifi o gnostici, nei vangeli
«segreti», frutto di tradizioni tardive
e secondarie, e di redazioni lontane
secoli dai fatti descritti. La «prova»
del matrimonio del Nazareno
sarebbe stata dunque citata solo da
Giovanni, inspiegabilmente. Non
dimentichiamoci, poi, di quanto
abbiamo affermato nelle pagine
precedenti: 1o stesso presupposto
della teoria di Dan Brown, vale a dire
la volonta di manifestare una



superiorita del celibato rispetto alla
vita matrimoniale, non emerge
affatto dai racconti evangelici. Se
davvero a Cana si fosse sposato Gesu,
I’evangelista Giovanni lo avrebbe
semplicemente descritto. Se non I’ha
fatto, e se nessuno degli altri autori
dei vangeli canonici I'ha fatto, se
nessuno dei testi a noi pervenuti
parla delle nozze di Cristo, non é
un’«ovvia conclusione» quella di
affermare che queste nozze
evidentemente non si sono mai
verificate?

Alla festa di nozze, a Cana, Maria e
invitata insieme a Gesu. Abbiamo
detto che queste feste coinvolgevano
tutto il paese, e dunque si spiega
facilmente il fatto che insieme al
Nazareno vi abbiano preso parte
anche i suoi discepoli, da lui
incontrati pochi giorni prima. E
davvero contorto immaginare che
essi abbiano preso parte alla festa di
nozze del loro «maestro» ma che



abbiano voluto cancellare questo
evento e tutti gli altri indizi o «prove»
di quel matrimonio, vale a dire del
rapporto che avrebbe legato Cristo
alla Maddalena.

Cio che invece emerge dal brano
evangelico, poi, & ben altro. Ci sia
permesso di citare un’omelia di
Sant’Agostino, dedicata al miracolo
delle nozze di Cana (Commento al
Vangelo di San Giovanni, Omelia 8, 3):

«Di fronte a tanti prodigi compiuti
per mezzo di Gesu Dio, c’é da
meravigliarsi se 'acqua é mutata in
vino per mezzo di Gesu uomo?
Diventando uomo, egli non ha
cessato di essere Dio: si é aggiunto
I’'uomo, non € venuto meno Dio. Chi
ha compiuto questo prodigio e colui
che ha creato tutte le cose. Non
dobbiamo meravigliarci che Dio
abbia fatto questo, ma piuttosto
ringraziarlo perché lo ha fatto in
mezzo a noi, e per la nostra salvezza.



Attraverso le stesse circostanze egli ci
vuole suggerire qualcosa, poiché
ritengo che non senza una ragione il
Signore intervenne alle nozze. A
parte il miracolo, il contesto stesso
adombra qualche mistero, qualche
sacramento. Bussiamo perché ci apra
e c’inebri del vino invisibile. Anche
noi eravamo acqua e ci ha convertiti
in vino, facendoci diventare sapienti;
gustiamo infatti la sapienza che
viene dalla fede in lui, noi che prima
eravamo insipienti. Credo sia proprio
mediante la sapienza — non disgiunta
dall’onore reso a Dio, dalla lode della
sua maesta e dall’amore della sua
potentissima misericordia — che
potremo pervenire all’intelligenza
spirituale di questo miracolo».

Rimane ancora da affrontare il
problema della tradizione ebraica,
quelle usanze secondo le quali un
uomo come Gesu, un «rabbi», non
poteva certo rimanere celibe. Come
faceva infatti a essere celibe se quella



cultura non contemplava questa
possibilita?

«Gesu come uomo sposato ha
infinitamente piu senso che come
scapolo», dice Teabing a Sophie
Neveu, in una pagina del Codice da
Vinci. E alla domanda della poliziotta
crittografa sul perché di questa
affermazione, ecco come risponde il
professore nel romanzo: «“Perché
Gesu era ebreo”... Secondo i costumi
ebraici, il celibato era condannato e
ogni padre aveva l’obbligo di trovare
per il figlio una moglie adatta. Se
Gesu non fosse stato sposato, almeno
uno dei vangeli della Bibbia avrebbe
accennato alla cosa e avrebbe fornito
una spiegazione di quella innaturale
condizione di celibato». Vediamo
pure come trattano ’argomento gli
ispiratori di Brown, nel loro The Holy
Blood and the Holy Grail: «Se Gesu
non predicava il celibato, non vi e
neppure motivo di supporre che lo
praticasse. Secondo il costume



ebraico del tempo, era non soltanto
usuale, ma quasi obbligatorio, che un
uomo si sposasse... Per un padre
ebreo, trovare una moglie al proprio
figlio era obbligatorio quanto
provvedere a farlo circoncidere. Se
Gesu non fosse stato sposato, questo
fatto avrebbe suscitato un notevole
scalpore. Avrebbe attirato
P’attenzione, e sarebbe stato usato
per caratterizzarlo e identificarlo...
[’assenza di riferimenti in proposito
indicherebbe che Gesu, per quanto
riguardava il celibato, seguisse le
convenzioni dei suoi tempi e della
sua cultura: indicherebbe, insomma,
che era sposato. Solo questo potrebbe
spiegare in modo soddisfacente il
silenzio dei Vangeli al riguardo».

Cominciamo col dire che Gesu
avrebbe potuto benissimo scegliere
di non conformarsi alla mentalita
dell’epoca e sappiamo che in taluni
casi ha preso posizioni di aperta
sfida a quella mentalita. «Proprio



come sarebbe sbagliato ritrarre Gesu
come qualcuno totalmente “in
discontinuita” dal giudaismo dei suoi
giorni, cosl é discutibile, alla luce del
materiale autentico dei vangeli,
ritrarlo sempre in accordo con il suo
ambiente giudaico. Non sarebbe
stato crocifisso se fosse stato tanto
conformista», scrive John P. Meier
nel suoUn ebreo marginale (vol. 1,
Queriniana 2002, p. 329). Inoltre, ci si
deve chiedere con quale corrente o
con quale tendenza del giudaismo
del I secolo Gesu fosse «in
continuita» o «in discontinuita», dato
che stiamo parlando di una realta
ricca, variegata e complessa. Non
possiamo dunque essere certi, a
priori, che la considerazione negativa
sul celibato attraversasse tutte le
correnti del giudaismo, da quella
farisaica a quelle profetiche e
apocalittiche.

Ma c’e di piu. Anche in questo caso
Dan Brown sembra proprio rifilare ai



suol lettori I’ennesima leggenda. Egli
vuole infatti far credere che, non
avendo trovato vere «prove» del
matrimonio con la Maddalena,
questo dovesse esistere sulla base di
un ragionamento di principio:
«doveva» essere sposato, perché tutti
lo erano, perché cosi si usava allora,
perché non poteva essere altrimenti.
«Doveva» essere sposato perché se
non lo fosse stato, gli evangelisti
I’avrebbero sottolineato; perché
rimanere celibi, all’epoca, non si
poteva proprio. Perfetto, lineare,
convincente. Peccato che sia,
semplicemente, falso.

Vediamo subito il perché. E vero che
esisteva un detto rabbinico,
attribuito a rabbi Eliezer ben Ircano,
tannaita del periodo 70-135 dopo
Cristo, che recita: «Chi rifiuta di
procreare é simile a un omicida». Ma
all’epoca di Gesu non erano cosi rare
le eccezioni. Pensiamo, per esempio,
agli esseni, alla comunita che viveva



a Qumran, sul Mar Morto. Plinio il
Vecchio (che com’e noto non € un
evangelista né un autore
«canonicov...) scrive che essi
vivevano senza donne e senza
praticare ’amore con esse («Sine ulla
femina, omni venere abdicata», Nat.
Hist 5, 73) e dunque senza procreare
discendenza. Anche Flavio Giuseppe,
lo storico ebreo naturalizzato
romano, nel libro Antichita Giudaiche
(18, 20) parla di un gruppo di esseni
spiegando che «presso di loro il
matrimonio é spregiato». Ecco che
cosa scrive questo autore:

«Merita inoltre tutta la nostra
ammirazione il fatto che (gli
esseni,nda) superino, quanto a
rettitudine, tutti gli altri uomini che si
dedicano alla pratica della virtu; e in
tale misura che non si é mai visto
alcuno, sia pure per breve tempo, né
fraigreci né fra i barbarti, che fosse in
grado di resistere a lungo fra di loro.
Il che e dovuto alla pratica che



impone di condividere i loro beni
personali; cosicché il ricco non gode
della propria ricchezza piu di quanto
non ne goda chi non possiede nulla. Vi
sono all’incirca quattromila uomini
che vivono in questo modo, e né si
sposano con donne né desiderano
tenere servitori; dal momento che
pensano che le prime portino gli
uomini all’iniquita e i secondi siano
fonte di discordie domestiche; ma,
dato che vivono da soli, si assistono
lun laltro».

E lo stesso Filone di Alessandria,
filosofo ebreo del I secolo, esponente
del sincretismo filosofico-religioso
che tentava di conciliare la filosofia
ebraica con il pensiero greco,
parlando dei «terapeuti», afferma
che essi amavano una vita libera da
vincoli familiari: «Una volta dunque
che si sono spogliati dei loro beni,
non piu schiavi di nessuno, fuggono
senza voltarsi indietro dopo aver
abbandonato i fratelli, i figli, le moglj,



1 genitori, la vasta parentela, la
cerchia degli amici, la terra in cui
furono generati e nutriti» (De vita
contemplativa 18). Anche nel mondo
greco, del resto, il celibato non era
del tutto sconosciuto. Per esempio
Epitteto, il filosofo greco
rappresentante dello stoicismo
(vissuto tra il 55 e il 135 dopo Cristo),
lo considera una caratteristica del
saggio: «Non e forse necessario che il
cinico sia esente da distrazioni,
completamente al servizio di Dio, per
poter frequentare gli uomini senza
essere legato a doveri privati né
trattenuto da relazioni, trascurando
le quali non potrebbe salvaguardarsi
come uomo di perfetta virtu...».

Senza contare, poi, che lo stesso
«precursore» di Gesu, Giovanni
Battista, appariva un solitario che
viveva lontano dai centri abitati e
non aveva una famiglia. Osserva
Giuseppe Barbaglio, nel libro Gesu
ebreo di Galilea (EDB 2002, p. 129):



«’assenza di moglie e di figli (di
Gesu, nda) trova la sua spiegazione
piu probabile nel fatto che egli non si
era sposato. I vangeli sinottici, poi,
parlano di donne che lo seguivano e
ne menzionano anche, a volte, 1
nomi, ma di nessuna si dice che fosse
sua moglie... Né mancano esegeti
secondo i quali sarebbe stato in
riferimento a se stesso che Gesu
disse: “Ci sono eunuchi che cosi sono
nati dal ventre della madre; ci sono
eunuchi resi tali per mano umana; e
ci sono eunuchi che si sono fatti
eunuchi per il regno dei

cieli” (Matteo 19,12). Non e escluso
che cosi abbia risposto al motteggio
di gente malevola che lo disprezzava,
lui celibe, appunto come eunuco».

Per quanto riguarda la tradizione
rabbinica, infine, se abbiamo la
citazione di rabbi Eliezer ben Ircano,
il quale paragona il non far figli
all’omicidio, abbiamo anche
I’eccezione di un altro rabbino,



Simeon ben Azzai (contemporaneo
del primo), che predicava il
matrimonio e la procreazione ma
non abbracciava questa condizione:
«La mia anima e innamorata della
Tora. Il mondo puo essere portato
avanti da altri». Dunque non
possiamo assolutamente affermare
che il celibato fosse una condizione
inesistente all’epoca di Cristo e
proprio nella giustificazione del
rabbino ben Azzai, vale a dire un
impegno totalizzante verso la parola
di Dio che precludeva la vita
matrimoniale, possiamo trovare un
eco delle motivazioni che hanno
spinto sia Giovanni Battista, sia Gesu
a rimanere celibi.

«Se mettiamo in relazione tutte
queste tendenze», ha scritto John P.
Meier nel suo libro Un ebreo
marginale (p. 338), «osserviamo che il
I sec. d.C. era popolato da alcuni
sorprendenti individui e gruppi
celibi: alcuni esseni e qumraniani, i



terapeuti, Giovanni Battista, Gesu,
Paolo, Epitteto, Apollonio e vari cinici
itineranti. Il celibato era sempre una
scelta rara e talvolta sgradevole nel I
sec. d.C. Era comunque una scelta
fattibile». Piuttosto che andar dietro
alle fantasticherie di Dan Brown, ci
dovremmo invece domandare
perché proprio il I secolo, in
particolare, é stato segnato da un
numero considerevole di celibi che
hanno esercitato un’influenza nei
movimenti religiosi e filosofici.

Insomma, conclude Meier, «i diversi
contesti, prossimi e remoti, nel
Nuovo Testamento e nel giudaismo,
fanno della tesi che Gesu sia rimasto
celibe per motivi religiosi I'ipotesi
piu probabile... Il silenzio totale su
moglie e figli, in contesti in cui
compaiono i suoi vari parenti, puo
ben indicare che non si sia mai
sposato».



Quanto all’affermazione secondo la
quale Gesu era un rabbino e come
tale doveva essere sposato, bisogna
precisare che gli apostoli lo
chiamavano talvolta cosi non perché
egli fosse stato ufficialmente
investito della carica, quanto
piuttosto perché rappresentava il
loro «maestro». In effetti Luca, per
definire il ruolo del Nazareno, usa
proprio il termine di «maestro», non
quello di rabbino. Il fatto che gli
ebrei domandassero a Gesu in forza
di quale autorita egli compisse certe
azioni, sta proprio a indicare che
Cristo non aveva alcuna carica
precisa o pubblica nell’ambito del
giudaismo dell’epoca. Anche questa
obiezione, insomma, viene a cadere.

Aggiungiamo un’ulteriore
considerazione basata sulla logica,
traendola dal libro Contro il Codice
da Vinci, di José Antonio Ullate Fabo
(Sperling & Kupfer Editori, 2005, pp.
91-92). «Diamo per assodato cio che



sostiene Dan Brown e teniamo conto
che i vangeli gnostici parlano anche
del fatto che santa Maria Maddalena
era una discepola del rabbino, cioée
che conobbe Gesu quando erano
entrambi adulti. Che senso avrebbe
che Gesu fosse arrivato celibe ai
trent’anni e si fosse sposato solo
allora? Se davvero il celibato fosse
stato uno scandalo insopportabile
per gli ebrei, come sostengono i
sapienti personaggi di Brown,
quando Gesu fosse arrivato all’eta
giusta per prendere moglie san
Giuseppe e la Vergine gli avrebbero
trovato una ragazza di Nazaret, e si
sarebbe sposato con lei prima dei
diciotto anni, per esempio. La cosa
assurda e voler vedere “sensato” il
matrimonio con Maria Maddalena
quando e la cosa piu inverosimile».

A onor del vero, quando gli esegetie i
biblisti analizzano nei loro lavori lo
«stato di famiglia» di Gesu, e si
chiedono se egli fosse sposato,



valutando i pro e i contro, e il
«silenzio» in proposito delle fonti
evangeliche, in nessun caso essi si
spingono a ipotizzare come
probabile o possibile un matrimonio
con la Maddalena. Semplicemente
per il fatto che se fosse stata lei la
«moglie» di Cristo, 1 vangeli
I’avrebbero citata come tale.

Dobbiamo in conclusione riportare
un ultimo argomento, legato alla
Prima lettera di Paolo ai Corinzi (9,
4-6), nella quale si legge: «Non
abbiamo noi il diritto di mangiare e
di bere? Non abbiamo noi il diritto di
condurre con noi una donna sorella,
come fanno gli altri apostoli, e i
fratelli del Signore, e Pietro? Oppure
soltanto io e Barnaba non abbiamo il
diritto di dispensarci dal lavoro
materiale per vivere?». In questa
digressione, scrive Darrell L. Bock,
«Paolo osserva che gli apostoli, i
fratelli del Signore e Pietro avevano
il diritto a una moglie. In altre



parole, erano legittimati a sposarsi.
Sarebbe stato semplice aggiungere
che Gesu era sposato, se cosi fosse
stato. L’argomento avrebbe
suggellato la sua perorazione,
senonché Paolo ignora il punto.
Qualcuno potrebbe ribattere che egli
nomina solo persone viventi. Ma la
risposta a tale obiezione é che sta
discutendo di diritti e di precedenti.
Citare, per esempio, qualche
predecessore sarebbe stato possibile
e logico, se Gesu fosse stato sposato.
La conclusione é che Paolo non ne fa
menzione perché non avrebbe
potuto. Il passo di 1 Corinzi 9 mostra
che la Chiesa non era affatto
imbarazzata nel rivelare che i suoi
capi erano sposati, o nel suggerire
che avevano il diritto di farlo. Lo
stesso sarebbe accaduto per Gesu se
fosse stato sposato. Difatti, se cosl
fosse stato, Paolo non avrebbe avuto
a disposizione un momento migliore
per affermarlo».



Che cosa rimane, dunque, delle
affermazioni contenute nel Codice da
Vinci a proposito delle «<nozze» di
Gesu? Quale attendibilita hanno le
tesi sostenute dal romanziere e da lui
attinte, come abbiamo visto, da un
libro pubblicato per la prima volta
nel 19827

Andrea Tornielli

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it/article/gesu-la-
maddalena-e-quelle-nozze-cosi-ovvie/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/it/article/gesu-la-maddalena-e-quelle-nozze-cosi-ovvie/
https://opusdei.org/it/article/gesu-la-maddalena-e-quelle-nozze-cosi-ovvie/
https://opusdei.org/it/article/gesu-la-maddalena-e-quelle-nozze-cosi-ovvie/

	Gesù, la Maddalena e quelle nozze così «ovvie»

