
opusdei.org

Saxum: i luoghi della
fede - il Santo
Sepolcro

In Terra Santa ci sono molti
luoghi che conservano
l'impronta del passaggio del
Signore, e sono stati
giustamente venerati lungo i
secoli. Tuttavia nessuno di essi
è paragonabile al Santo
Sepolcro, il luogo esatto in cui si
è realizzato l'avvenimento
centrale della nostra fede.

03/04/2018



Tracce della nostra fede

Sopraggiunta ormai la sera, poiché
era la Parasceve, cioè la vigilia del
sabato, venne Giuseppe, un uomo
ricco di Arimatea (Mt 27,57), uomo
buono e giusto, membro del Sinedrio,
che non aveva aderito alla decisione
e all'operato degli altri (Lc 23, 50-51).
Era discepolo di Gesù, però
nascostamente, per timore dei giudei
(Gv 19,38). Coraggiosamente andò da
Pilato per chiedere il corpo di Gesù.
Pilato si meravigliò che fosse già
morto e, chiamato il centurione, lo
interrogò se fosse morto da tempo.
Informato dal centurione, concesse
la salma a Giuseppe (Mc 15, 43-45).
Nicodemo, quello che era andato da
Gesù nottetempo, venne anche lui
portando una mistura di mirra e
aloe, di cento libbre, più di trenta
chili.

Presero il corpo di Gesù è lo
avvolsero in lenzuoli, con gli aromi,



come era costume dare sepoltura tra
i giudei. Nel luogo dove fu crocifisso
c’era un orto, e nell’orto un sepolcro
nuovo in cui non era stato ancora
sepolto nessuno (Gv 19, 39-41).
Giuseppe lo aveva fatto scavare nella
roccia (Mt 27, 60). Dato che era la
Parasceve, e il sepolcro era vicino,
posero lì Gesù (Gv 19, 42). Fecero
rotolare una grande pietra
all’ingresso del sepolcro e se ne
andarono. Erano lì Maria Maddalena
e l’altra Maria (Mt 27, 60-61), le
donne che erano venute con lui dalla
Galilea, e videro il sepolcro e come
era stato sistemato il suo corpo.
Rientrarono e prepararono aromi e
unguenti. Il sabato riposarono
secondo il precetto (Lc 23, 55-56).

Entrando nella basilica del Santo
sepolcro, il pellegrino si trova in uno
spazio limitato, chiuso da muri, che
fa da atrio. Di fronte alla mancanza
di prospettiva dell’insieme
architettonico, la vista è attirata da



quella che è conosciuta come la
Pietra dell’Unzione, fiancheggiata da
alti candelabri e decorata con una
fila di lampade votive appese. Questa
lastra, rialzata di alcuni centimetri
dal pavimento, ai piedi del Calvario,
aiuta a ricordare le pie cure che
Giuseppe d’Arimatea e Nicodemo
prestarono al corpo di Gesù dopo
averlo schiodato dalla Croce.

Andando un po’ più avanti verso
ovest, troviamo un piccolo
monumento: una lastra circolare di
marmo sul pavimento, coperta da un
baldacchino. Secondo la tradizione,
da questo punto le donne seguirono
la deposizione e la sepoltura del
Signore. Di fronte, attraversando un
vano tra due enormi colonne, si
accede alla Rotonda, o Anastasis, il
mausoleo che Costantino fece
costruire come cornice per la tomba
di Gesù. Questa si trova al centro, al
livello del pavimento della basilica,
racchiusa in una cappella.



Le costruzioni hanno trasformato la
zona e anche parte dello stesso
sepolcro, ma grazie ai dati
scritturistici e archeologici possiamo
farci un’idea di come era nel primo
secolo. Il Golgota era parte di una
cava abbandonata. La tomba era
stata scavata in una roccia di questa
pietraia e presentava una bassa
apertura sul lato est, quella che
venne chiusa rotolando una grossa
pietra, attraverso la quale
probabilmente bisognava passare
inginocchiandosi. Dopo uno stretto
passaggio si entrava in un vestibolo,
che a sua volta portava alla camera
funeraria. Lì depositarono con
premura il corpo del Signore, sopra
un banco scavato sulla destra, nella
parete nord, perché cominciavano a
vedersi le luci del sabato (Lc 23, 54).

Il sepolcro vuoto

Passato il sabato, Maria di Magdala,
Maria di Giacomo e Salome



comprarono oli aromatici per andare
a imbalsamare Gesù. Di buon
mattino, il primo giorno dopo il
sabato, vennero al sepolcro al levar
del sole. Esse dicevano tra loro: «Chi
ci rotolerà via il masso dall'ingresso
del sepolcro?». Ma, guardando,
videro che il masso era già stato
rotolato via, benché fosse molto
grande. Entrando nel sepolcro,
videro un giovane, seduto sulla
destra, vestito d'una veste bianca, ed
ebbero paura. Ma egli disse loro:
«Non abbiate paura! Voi cercate Gesù
Nazareno, il crocifisso. È risorto, non
è qui. Ecco il luogo dove l'avevano
deposto. Ora andate, dite ai suoi
discepoli e a Pietro che egli vi
precede in Galilea. Là lo vedrete,
come vi ha detto» (Mc 16, 1-7).

Conosciamo bene i racconti
evangelici delle apparizioni del
Signore risuscitato: a Maria
Maddalena, ai discepoli di Emmaus,
agli Undici riuniti nel Cenacolo, a



Pietro e ad altri apostoli sul mare di
Galilea… Questi incontri con Gesù,
che permisero loro di testimoniare il
reale avvenimento della sua
Resurrezione, furono preparati dalla
scoperta del sepolcro vuoto. “La sua
scoperta da parte dei discepoli è stato
il primo passo verso il
riconoscimento dell'evento della
Risurrezione (…). «Il discepolo... che
Gesù amava» (Gv 20,2) afferma che,
entrando nella tomba vuota e
scorgendo «le bende per terra» (Gv
20,6), «vide e credette» (Gv 20,8). Ciò
suppone che egli abbia constatato,
dallo stato in cui si trovava il
sepolcro vuoto, che l'assenza del
corpo di Gesù non poteva essere
opera umana e che Gesù non era
semplicemente ritornato ad una vita
terrena come era avvenuto per
Lazzaro (Catechismo della Chiesa
Cattolica, 640).

Anche per i primi cristiani la tomba
vuota dovette costituire un segno

https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p122a5p2_it.htm
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/p122a5p2_it.htm


essenziale. Possiamo immaginare
che si avvicinassero a questo luogo
con venerazione, lo contemplassero
attoniti e gioiosi… A questi fedeli ne
seguirono altri e altri, di modo che la
memoria del luogo non andò perduta
nemmeno quando l’imperatore
Adriano rase al suolo Gerusalemme,
nella prima metà del secondo secolo.
Questa tradizione risuona con
drammaticità in una relazione di
Eusebio di Cesarea, in cui si
descrivono i lavori auspicati da
Costantino nel 325 e la scoperta della
tomba di Gesù: “quando, tolto un
elemento dopo l’altro, apparve il
luogo in fondo alla terra, allora,
contro ogni speranza, apparve il
resto, cioè il venerato e santissimo
testimone della resurrezione
salvifica, e la grotta più santa di tutte
riprese lo stesso aspetto della
resurrezione del Salvatore. Di fatto,
dopo essere stata sepolta nelle
tenebre, tornò di nuovo alla luce, e a
tutti quelli che venivano a visitarla



lasciava intravedere la storia delle
meraviglie compiute lì,
testimoniando con fatti più sonori di
qualunque voce la resurrezione del
Salvatore” (Eusebio di Cesarea, De
vita Constantini, 3, 28).

Gli architetti di Costantino isolarono
la zona della tomba di Gesù e
tagliarono la roccia in cui era stata
scavata, di modo che il sepolcro
rimase separato all’interno di un
cubo di pietra. Lo rivestirono con
un’edicola, e, facendone il centro, gli
progettarono intorno un mausoleo di
forma circolare – la Anastasis -,
coperto da una grande cupola con un
occhio. Per quanto questa struttura si
sia conservata fino ai nostri giorni,
pochi elementi risalgono alle opere
originali.La cappella deve il suo
aspetto a un restauro realizzato nel
1810 dai cristiani greco-ortodossi,
sebbene l’altare situato sul lato
posteriore, che appartiene ai copti,
risalga al XII secolo. Inoltre è



puntellata con travi di acciaio dalla
prima metà del XX secolo, a causa dei
danni subiti durante un terremoto.
Sopra il tetto piano dell’edicola si
innalza una piccola cupola di stile
moscovita, sostenuta da piccole
colonne; la facciata è adornata di
candelieri e lampade d’olio; e, sui
lati, numerose iscrizioni in greco
invitano tutti i popoli a lodare Cristo
resuscitato.

L’interno consta di una camera e di
una cameretta, comunicanti
attraverso un’apertura bassa e
stretta. La camera misura tre metri e
mezzo di lunghezza per quattro di
larghezza, e simula il vestibolo
dell’ipogeo originale, che fu
eliminato già al tempo di Costantino.
Si chiama Cappella dell’Angelo in
ricordo della creatura celeste che,
seduta sulla grossa pietra che
chiudeva il sepolcro, apparve alle
donne per annunciare loro la
resurrezione. Un pezzo di questa



pietra è custodito al centro della
stanza, in un piedistallo; fino alla
distruzione della basilica nel 1009
per ordine di El-Hakin, si era
conservata intera. La furia del
sultano raggiunse anche la
cameretta, che corrisponde
esattamente al sepolcro del Signore,
ma il danno fu presto riparato. La
nicchia in cui Giuseppe d’Arimatea e
Nicodemo deposero il corpo di Cristo
si trova sulla destra, parallela alla
parete, coperta da lastre di marmo.
Lì il terzo giorno resuscitò dai morti
(Simbolo degli Apostoli). Si
comprende perfettamente la
devozione con cui i pellegrini
entrano in questo piccolo spazio,
dove è possibile celebrare la Santa
Messa in alcune ore del giorno.

Fuori dalla Rotonda, nel complesso
che i crociati costruirono sopra i resti
del triportico e della basilica a cinque
navate di Costantino, ci sono altre
cappelle. Le più importanti sono



quelle del Calvario, già descritte
nell’articolo precedente; inoltre sono
da segnalare: sul lato nord, proprietà
della Custodia di Terra Santa, l’altare
di Maria Maddalena e la cappella del
Santissimo Sacramento, che è
dedicata all’apparizione di Gesù
resuscitato a sua Madre e conserva
un frammento della colonna della
Flagellazione; al centro della chiesa,
al posto dell’antico coro dei canonici
e aperto solo verso l’Anastasis, il così
detto Katholikon, un ampio spazio
che dipende dalla chiesa greco-
ortodossa; dietro a questo, nel
deambulatorio, le cappelle che
ricordano gli improperi contro Gesù
crocifisso, la divisione delle sue vesti
e il colpo di lancia del soldato
Longino; e, a un livello inferiore, la
cappella di Sant’Elena, che
appartiene alla chiesa armena, San
Vartàn, pure dei cristiani armeni,
dove c’è un graffito di un pellegrino
del II secolo, e quella del
ritrovamento della Santa Croce.

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/tracce-della-nostra-fede-gerusalemme-il-calvario


Ciascuno spazio conserva la sua
memoria, ma sarebbe troppo lungo
soffermarsi su tutti. Certamente la
cripta merita una spiegazione,
poiché la tradizione colloca lì un
evento importante: il ritrovamento
della Croce da parte di Sant’Elena, la
madre di Costantino, che andò a
Gerusalemme poco prima di morire,
verso l’anno 327. Sant’Ambrogio lo
riferisce con grande forza poetica:
“Elena arrivò, cominciò a visitare i
luoghi santi e lo Spirito le ispirò di
cercare il legno della croce. Si diresse
al Golgota e disse: ecco il luogo della
contesa, dov’è la vittoria? Cerco lo
stendardo della salvezza e non lo
trovo. Io sto su un trono – disse – e la
Croce del Signore nella polvere? Io in
mezzo all’oro e il trionfo di Cristo in
mezzo alle rovine? (…). Vedo quello
che hai fatto, demonio, perché fosse
sepolta la spada con cui sei stato
annientato. Ma Isacco liberò i pozzi
che erano stati ostruiti dagli stranieri
e non permise che l’acqua rimanesse



nascosta. Si sgombrino dunque le
macerie, perché appaia la vita; sia
sguainata la spada con cui è stata
tagliata la testa del vero Golia (…).
Cosa hai ottenuto diavolo,
nascondendo il legno, se non di
essere vinto un’altra volta? Ti vinse
Maria, che generò il trionfatore, che
diede alla luce, senza danno per la
sua verginità chi, crocifisso, ti
avrebbe vinto, e, morto, sottomesso.
Anche oggi sarai vinto, in modo che
una donna metta allo scoperto le tue
insidie. Lei, come santa, portò nel suo
seno il Signore; io cercherò la sua
croce. Lei mostrò che era nato; io che
è resuscitato” (Sant’Ambrogio, De
obitu Theodosii, 43-44).

La narrazione continua con il
ritrovamento di tre croci nascoste nel
fondo di un’antica cisterna, che
corrisponde all’attuale cappella
dell’Invenzione. La Croce di Cristo
poté essere riconosciuta grazie ai
resti del titolo, l’iscrizione ordinata



da Pilato, che fu pure trovato; un
frammento di questa iscrizione è
conservato nella basilica di Santa
Croce in Gerusalemme a Roma.
Furono trovati anche alcuni chiodi:
uno servì per forgiare la Corona
ferrea degli imperatori, che è
custodita a Monza, un altro è
venerato nel Duomo di Milano, e un
terzo nell’Urbe.

Cristo vive

In Terra Santa ci sono molti luoghi
che conservano le tracce del
passaggio del Signore, e sono state
giustamente venerate lungo i secoli.
Di certo nessuno è comparabile al
Santo Sepolcro, il luogo stesso dove si
verificò l’evento centrale della nostra
fede: Ma se Cristo non è risuscitato –
avvertiva già san Paolo i fedeli di
Corinto -, allora è vana la nostra
predicazione ed è vana anche la
vostra fede (1 Cor 15, 14).



Cristo vive. Questa è la grande verità
che riempie di contenuto la nostra
fede. Gesù, che morì sulla Croce, è
risorto, ha trionfato sulla morte, sul
potere delle tenebre, sul dolore,
sull'angoscia (…). Cristo non è un
uomo del passato, che visse un tempo
e poi se ne andò lasciandoci un
ricordo e un esempio meravigliosi.
No: Cristo vive. Gesù è l'Emmanuele,
Dio con noi. La sua Risurrezione ci
rivela che Dio non abbandona mai i
suoi (È Gesù che passa, 102).

Benedetto XVI ha ripetuto in
numerose occasioni e in modi diversi
che all’origine della fede non c’è una
decisione etica o una grande idea, e
che nemmeno sono solo conoscenze
quelle che noi fedeli dobbiamo
trasmettere: “La fede cristiana come
sappiamo nasce non dall'accoglienza
di una dottrina, ma dall'incontro con
una Persona, con Cristo morto e
risuscitato. Nella nostra esistenza
quotidiana, cari amici, tante sono le

https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa/punto/102


occasioni per comunicare agli altri
questa nostra fede in modo semplice
e convinto, così che dal nostro
incontro può nascere la loro fede. Ed
è quanto mai urgente che gli uomini
e le donne della nostra epoca
conoscano e incontrino Gesù e,
grazie anche al nostro esempio, si
lascino conquistare da
Lui” (Benedetto XVI, Regina Coeli,
Lunedì di Pasqua, 9 aprile 2007).

Cristo, mediante la sua Incarnazione,
la sua vita di lavoro a Nazaret, la sua
predicazione e i suoi miracoli nelle
contrade della Giudea e della Galilea,
la sua morte in Croce, la sua
Risurrezione, è il centro della
creazione, è il Primogenito e il
Signore di ogni creatura.

La nostra missione di cristiani è di
proclamare la regalità di Cristo,
annunciandola con le nostre parole e
le nostre opere. Il Signore vuole che i
suoi fedeli raggiungano ogni angolo

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_reg_20070409_easter-monday_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_reg_20070409_easter-monday_it.html


della terra. Ne chiama alcuni nel
deserto, lontano dalle
preoccupazioni della società umana,
per ricordare agli altri, con la loro
testimonianza, che Dio esiste. Ad altri
affida il ministero sacerdotale. Ma i
più li vuole in mezzo al mondo, nelle
occupazioni terrene. Pertanto, questi
cristiani devono portare Cristo in
tutti gli ambienti in cui gli uomini
agiscono: nelle fabbriche, nei
laboratori, nei campi, nelle botteghe
degli artigiani, nelle strade delle
grandi città e nei sentieri di
montagna (…). Ogni cristiano deve
rendere presente Cristo fra gli
uomini; deve agire in modo tale che
quelli che lo avvicinano riconoscano
il bonus odor Christi, il profumo di
Cristo; deve comportarsi in modo che
nelle azioni del discepolo si scorga il
volto del maestro (È Gesù che passa,
105).

Pochi giorni dopo l’inizio del suo
pontificato, durante la Pasqua, Papa

https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa/punto/105
https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa/punto/105


Francesco si riferì a questa missione
che spetta a ogni battezzato: “Cristo
ha vinto il male in modo pieno e
definitivo, ma spetta a noi, agli
uomini di ogni tempo, accogliere
questa vittoria nella nostra vita e
nelle realtà concrete della storia e
della società. Per questo mi sembra
importante sottolineare quello che
oggi domandiamo a Dio nella
liturgia: «O Padre, che fai crescere la
tua Chiesa donandole sempre nuovi
figli, concedi ai tuoi fedeli di
esprimere nella vita il sacramento
che hanno ricevuto nella fede» (Oraz.
Colletta del Lunedì dell’Ottava di
Pasqua).

E’ vero, il Battesimo che ci fa figli di
Dio, l’Eucaristia che ci unisce a
Cristo, devono diventare vita,
tradursi cioè in atteggiamenti,
comportamenti, gesti, scelte. La
grazia contenuta nei Sacramenti
pasquali è un potenziale di
rinnovamento enorme per l’esistenza



personale, per la vita delle famiglie,
per le relazioni sociali. Ma tutto
passa attraverso il cuore umano: se
io mi lascio raggiungere dalla grazia
di Cristo risorto, se le permetto di
cambiarmi in quel mio aspetto che
non è buono, che può far male a me e
agli altri, io permetto alla vittoria di
Cristo di affermarsi nella mia vita, di
allargare la sua azione benefica.
Questo è il potere della grazia! Senza
la grazia non possiamo nulla. Senza
la grazia non possiamo nulla! E con
la grazia del Battesimo e della
Comunione eucaristica posso
diventare strumento della
misericordia di Dio, di quella bella
misericordia di Dio” (Francesco, 
Regina Coeli, Lunedì di Pasqua, 1
aprile 2013).

Link di interesse

Pagina della Custodia di Terra Santa
sul Santo Sepolcro

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/angelus/2013/documents/papa-francesco_regina-coeli_20130401_lunedi-angelo_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/francesco/angelus/2013/documents/papa-francesco_regina-coeli_20130401_lunedi-angelo_it.html
https://www.santosepolcro.custodia.org/
https://www.santosepolcro.custodia.org/


Per avere tutte le informazioni sul
progetto Saxum, vai sul sito italiano
della Fondazione Saxum.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/gerusalemme-il-
santo-sepolcro/ (08/01/2026)

https://saxum.org/italy/
https://saxum.org/italy/
https://opusdei.org/it/article/gerusalemme-il-santo-sepolcro/
https://opusdei.org/it/article/gerusalemme-il-santo-sepolcro/
https://opusdei.org/it/article/gerusalemme-il-santo-sepolcro/

	Saxum: i luoghi della fede - il Santo Sepolcro

