
opusdei.org

Figlie Fedeli

In ocassione del 14 febbraio,
raccogliamo un brano dal libro
"Mia madre la Chiesa", da
Michele Dolz. Nel maggio 1937
il Padre, nell’ambito della loro
corrispondenza, le aveva
rivolto un invito singolare: «Mi
piacerebbe tanto che diventassi
mia nipote».

12/12/2012

Tra le priorità urgenti del Padre nel
dopoguerra c’era la ripresa
dell’apostolato con le donne. Di
quella manciata di figlie spirituali



accolte prima, alcune erano morte,
altre dovettero essere indirizzate
dallo stesso Padre verso altri
cammini ecclesiali, perché non
avevano compreso lo spirito
dell’Opera. Le calamità della guerra
avevano influito su di loro in
maniera particolare.

Il Padre questa volta si rivolse alle
sorelle dei suoi figli, che se non altro
potevano orientarsi su che cosa
significasse la santificazione in
mezzo al mondo attraverso l’esempio
dei propri fratelli.

Lola Fisac

Già nel 1939 viaggiò a Daimiel, un
paese della Mancha, per incontrare
Lola Fisac, sorella di Miguel. Questi,
nei primi anni di guerra, si era
dovuto nascondere nella casa di
famiglia a Daimiel per scappare a
una morte sicura. E da lì comunicava
col Padre attraverso le lettere,
redatte dalla sorella per sicurezza.



Fu così che Lola andò capendo dalla
penna del fondatore, oltre che dal
fratello, i tratti essenziali dello spirito
dell’Opus Dei, pur con le necessarie
accortezze che la censura postale
imponeva. Nel maggio 1937 il Padre,
nell’ambito della loro
corrispondenza, le aveva rivolto un
invito singolare: «Mi piacerebbe
tanto che diventassi mia nipote». Al
che ella aveva risposto: «Nonno,
riguardo a quel che mi dice, rispondo
di sì». Seguirono le peripezie del
fratello per scappare e le difficoltà
del carteggio. Ma finalmente, il 18
aprile 1939, il Padre arrivava a
Daimiel, dove la famiglia lo
attendeva con emozione
incontenibile.

Del giorno dopo è un lungo colloquio
con Lola, che gli fece il racconto della
sua vita. In risposta il Padre le chiese
un pezzo di carta. Frugando nella
scrivania la giovane trovò solo uno di
quei fogli bordati di nero che si



usavano per le lettere di
condoglianza, ma andava bene ed
era persino divertente il contrasto tra
il filo di lutto e la gioiosa speranza di
quanto il padre scrisse.

Scrivere a Madrid ogni otto giorni

Sancta Maria, Spes nostra, Ancilla
Domini, ora pro nobis, fu
l’intestazione. E poi il piano di vita
spirituale cui la ragazza doveva
attenersi: mezz’ora di orazione
mentale «al mattino, sempre alla
stessa ora». «Presenza di Dio», scrisse
in seguito, e le suggerì di dedicare
ogni giorno della settimana a una
devozione. «Reciti il rosario?», le
chiese e Lola raccontò che lo
recitavano in famiglia e che in tempo
di guerra avevano recitato le tre
parti. Poi, esame di coscienza:
mettersi alla presenza di Dio,
chiedergli luce, rivolgersi alla
Madonna, a san Giuseppe a
all’Angelo Custode prima di



interrogarsi sui doveri con Dio, con il
prossimo e con se stessa. Le
prescrisse quindi la lettura spirituale
sulla Storia di un’anima di Santa
Teresina. Sempre, comunioni
spirituali e atti d’amore e di
contrizione. Concluse le istruzioni
scritte con una breve
raccomandazione: «Vivi la
Comunione dei Santi», e un consiglio:
scrivergli a Madrid ogni otto o dieci
giorni. Per il ritiro spirituale, pure
importante, avrebbe dovuto
raccogliersi a meditare una volta al
mese.

Nel corso del 1939 Lola si recò a
Madrid in diverse occasioni. Si
fermava a parlare col fondatore, ma
anche con sua madre, la signora
Dolores, e con sua sorella, Carmen. E
la povera Lola si doveva sentire una
nullità se il Padre dovette consolarla
per lettera: «Stai tranquilla, stai
andando bene. Il Signore edifica
sempre sul nulla! Ha bisogno di tutti



gli strumenti: gli utensili del
falegname e le pinze del chirurgo.
Che cosa importa? Il bello sta nel
lasciarsi usare».

Un giorno il Fondatore illustrò il
panorama apostolico dell’Opus Dei,
come lo aveva in mente. Descrisse gli
apostolati futuri con tale realismo,
come se parlasse di cose fatte, «che ci
sembrò sorprendente e splendido. Mi
spaventò alquanto», scriveva Lola.

Nisa Guzmán

Ai primi di agosto 1940 don
Josemaría era a León per tenere gli
esercizi spirituali ai sacerdoti della
diocesi, su invito del vescovo
Carmelo Ballester. A San Juan de
Renueva era parroco il suo carissimo
amico don Eliodoro Gil, il quale fece
in modo che in quei giorni andasse a
trovarlo una ragazza che si
confessava da lui, Narcisa González
Guzmán, detta Nisa.



Da don Eliodoro, Nisa aveva sentito
qualcosa sull’Opera e sul fondatore,
ma poco. Eppure, da giovane
intraprendente com’era, si presentò
nell’austero palazzo arcivescovile,
dove il Padre alloggiava, pronta a
incontrarlo. Nisa di famiglia
benestante, padrona di varie lingue,
campionessa di sci, tennista provetta,
elegante e alla moda nel vestire,
mentre veniva condotta in un
solenne salone presentiva che
quell’incontro avrebbe avuto
importanza decisiva per la sua vita.
Pochi minuti dopo arrivò il Padre, la
salutò e le chiese senza introduzioni:

«Figlia mia, ami tanto nostro
Signore?»

«Sì; ma…, non so», rispose Nisa
sconcertata. E anni dopo ricordava:
«Non mi avevano mai fatto quella
domanda con tale semplicità e
chiarezza. Io avevo grandi desideri di
compiere la volontà di Dio,



consapevole che è l’unico modo di
dimostrargli l’amore; ma mi rendevo
pure conto di quel che comportava e,
al momento, non mi sembrava di
averne le forze».

«Mi rimase impresso il suo amore
alla Madonna e la sua fedeltà alla
Chiesa e al Romano Pontefice»,
annotava Nisa. Non fu lunga la
conversazione, ma quando Nisa si
congedò qualcosa in lei era cambiato.
Non disse nulla al Padre per il
momento, ma la chiamata di Dio era
scoccata e si sarebbe fatta sempre
più chiara. Nel maggio 1941 viaggiò a
Madrid per incontrare il Padre:
voleva appartenere all’Opera. San
Josemaría la ascoltò attentamente e
rimandò la questione ad agosto,
quando insieme ad altre giovani
avrebbe potuto fare un corso di ritiro
spirituale nel centro di via Lagasca.

In quel ritiro il Padre tenne le
meditazioni, vibranti come sempre,



con la certezza conclamata che i
piani di Dio si sarebbero avverati.
Anche Nisa era più convinta che mai
della sua chiamata. E anche il Padre,
infine, se ne convinse. Le disse di
continuare a fare sport, a fare
apostolato andando in bicicletta con
le amiche e a studiare le lingue.

Encarnación Ortega

Dal 30 marzo al 5 aprile 1941 don
Josemaría predicò gli esercizi
spirituali per le giovani di Azione
Cattolica ad Alacuás, vicino a
Valencia. Molte non conoscevano il
predicatore, altre avevano letto 
Cammino, ma nulla sapevano
dell’Opus Dei, altre infine vi si erano
recate apposta per conosce meglio
l’Opera e il suo fondatore.

Al secondo gruppo apparteneva
Encarnación Ortega, Encarnita per
gli amici. La lettura di Cammino,
pubblicato proprio a Valencia un
anno e mezzo prima, le aveva aperto



un panorama entusiasmante: la
santità era raggiungibile anche da
ragazze normali come lei e
precisamente attraverso la normalità
nel proprio ambiente! Non sapeva
niente dell’autore, non sapeva
nemmeno se era sacerdote. Ma
quando la informarono che
quell’Escrivá avrebbe tenuto gli
esercizi, non volle assolutamente
mancare. Il giorno prima dell’inizio,
suo fratello, che frequentava il
piccolo centro di Valencia, chiamato 
El Cubil, le disse festoso:

«Ho conosciuto l’autore di Cammino.
È un sacerdote molto santo e molto
simpatico. Gli ho detto che saresti
andata agli esercizi ed egli mi ha
suggerito che potresti salutarlo…».

«Ma non saprò cosa dire…».

«Tu vai e non ti preoccupare», insisté
il fratello.

Non ti preoccupare



Quella tensione, condivisa da quasi
tutte le ragazze, si sciolse non appena
il Padre iniziò a parlare e si tramutò
in raccoglimento. Il sacerdote si era
avvicinato al tabernacolo, aveva fatto
una genuflessione serena e devota e
aveva recitato quella preghiera
introduttiva tanto sincera: «Signore
mio e Dio mio, credo fermamente
che sei qui, che mi vedi, che mi
ascolti…». Encarnita si trovò
immersa nel mistero di Dio.

Terminata la meditazione chiese
subito dove il Padre ricevesse, ed egli
la invitò ad accomodarsi in una
saletta pregandola di lasciare la
porta aperta, come faceva quando
doveva parlare da solo – poche volte
– con una donna. E senza tanti
preamboli le parlò dell’Opus Dei,
della totale dedizione a Dio di
persone normali che vogliono
innalzare Cristo in cima a tutte le
attività umane, dall’interno del
mondo, senza isolarsi né distinguersi



dagli altri; persone pronte a fare un
coraggioso apostolato che, per
guadagnare un’anima, li conduca
fino alle porte dell’inferno: oltre no,
perché lì non si può amare Dio.

Che idea grandiosa! Andava
pensando Encarnita. Ma il Padre la
stupì del tutto quando le disse che 
quello lo voleva il Signore e che
l’aveva affidato a lui perché lo
attuasse, sostenuto dalla grazia. Per
questo serviva un pugno de donne
coraggiose, molto unite alla
Madonna, che lo aiutassero a fare
quell’Opera di Dio.

Nell’ultimo banco della capella

Lo stupore era adesso spavento. La
ragazza era andata, per deferenza, a
salutare il sacerdote e si era ritrovata
di fronte al fondatore dell’Opus Dei –
di cui non conosceva nemmeno
l’esistenza fino a pochi minuti prima
– che praticamente la invitava ad
«arruolarsi». Perse l’appetito e il



sonno e si sforzava di pensare che il
ritiro sarebbe finito presto e che quel
sacerdote non l’avrebbe mai più
visto. Ma quei piani divini le
pulsavano nel cuore e il sacerdote
sembrava davvero santo, da come
celebrava la messa o l’adorazione
eucaristica. Fece una meditazione
sull’Annunciazione in cui metteva in
risalto – o almeno così fu per
Encarnita – come Dio ci faccia
comprendere la sua volontà tramite
gli eventi o gli uomini e che le anime
che sanno raccogliersi in preghiera,
come Maria, sono in grado di cogliere
le chiamate divine. In un’altra parlò
della purezza come virtù positiva che
rende capaci di amare il Signore
sopra ogni cosa. L’idea di una
donazione totale si faceva largo da
sola nel cuore della giovane, ma lei
cercava di tacitarla. Ad ogni
meditazione si sedeva una fila più
indietro.



Alla meditazione finale era
nell’ultimo banco della cappella. Il
sacerdote parlò della passione del
Signore come se tutto stesse
accadendo in quel momento.
Descrisse la scena dell’Orto degli
Ulivi: Gesù, che prega oppresso da
sentimenti di solitudine e di
abbandono, dalla percezione della
viltà degli uomini e dell’orrenda
malvagità del peccato, angosciato per
ciò che gli sta per accadere, fino al
punto di sudare sangue. «Ha patito
tutto questo per te. E tu, visto che
non vuoi fare ciò che Egli ti sta
chiedendo, abbi almeno il coraggio di
guardare il Tabernacolo e di dirgli: 
questo che mi stai chiedendo, non lo
voglio fare!», concluse. Encarnita
racconta: «Poi ci spiegò la
flagellazione, con tanta forza che ci
sentivamo testimoni oculari. E la
coronazione di spine. E la croce sulle
spalle. E tutte le sofferenze della
Passione… E ogni tanto tornava a
ripetere: “Ha patito tutto questo per



te. Abbi almeno il coraggio di dirgli
che questo che ti sta chiedendo non
lo vuoi fare!”.

Coraggio

Il Padre aveva solo gettato il seme, lo
Spirito Santo fece il resto perché il
desiderio di donazione nascesse nel
cuore della giovane. Quando, dopo
averci pensato a fondo, disse al Padre
che era disposta a tutto, egli le parlò
dell’esigenza della donazione e delle
difficoltà cui sarebbe andata
incontro: le donne non avevano
ancora un centro, non tutti
avrebbero compreso la sua
vocazione, si doveva vivere una
povertà reale, doveva essere disposta
a lasciare quel che possedeva e ciò
che sognava per il futuro; inoltre, se
fosse stato necessario, doveva
rendersi disponibile ad andare dove
ci fosse bisogno, a imparare nuove
lingue e lavorare in Francia, in
Inghilterra, nel Giappone o chissà



dove. Lo Spirito Santo aveva fatto un
bel lavoro, perché tutto ciò, cui fino a
pochi giorni prima non aveva
pensato, le sembrasse possibile.

Ma la vocazione non è l’entusiasmo
di un momento, richiede tempo e
formazione e fedeltà per radicarsi. Il
Padre lo sapeva bene. Perciò non si
meravigliò quando il giorno dopo
Encarnita chiese di potergli parlare:
come avrebbe potuto farsi carico di
tutto quell’impegno, se lei «non
sapeva fare nulla»?. E il Padre:

«Sai obbedire?».

Enrica Botella

Agli esercizi di Alacuás partecipò
anche una sorella di Paco: Enrica
Botella. Suo fratello si era recato
poco prima a Valencia su consiglio
del Padre per parlarle dell’Opera. Ma
Enrica non aveva dimostrato troppo
entusiasmo. «Una cosa ammirevole»



certamente, ma che non facessero
conto su di lei.

Una volta ad Alacuás, Enrica dovette
pensare che, avendo un fratello
nell’Opera e conoscendo Cammino,
fosse cortese salutare don Josemaría.

«Padre, mio fratello mi ha parlato
dell’Opera».

«E io sto pregando per la tua
vocazione», rispose il sacerdote.

Enrica non seppe mai spiegarsi
come, ma da quel momento cominciò
a sentirsi parte dell’Opus Dei.
Avrebbe chiesto l’ammissione il 7
aprile 1941.

Questi primi sviluppi dell’apostolato
con le donne avvenivano in
concomitanza con le calunnie e le
insidie che stavano diffondendosi
contro l’Opera, da parte di membri
della Falange (che mal
comprendevano la libertà dei



cittadini cattolici) e di taluni religiosi
(che non capivano la mentalità
secolare e l’ideale di santificazione in
mezzo al mondo). E se il moltiplicarsi
delle sue figlie spirituali fu per il
fondatore uno zuccherino in mezzo
all’amarezza, egli dovette dimostrare
anche un paterno ottimismo per
sorreggere quelle giovani che
iniziavano a lavorare col vento
contrario. «Tutto ciò che vale, costa»,
scriveva loro nell’ottobre di
quell’anno. «E il Signore vi sta
facendo gustare, in quest’ultimo
periodo, piccole contrarietà. Ma
stiamo già arrivando al traguardo».

Un traguardo fu in effetti l’apertura
del primo centro femminile, nel
luglio 1942. Era una villetta in via
Jorge Manrique: due piani,
seminterrato e giardino. Il Padre
iniziò un nuovo capitolo della loro
formazione, che dimostra singolare
sapienza e conoscenza dell’animo
umano. Insegnava alle sue prime



figlie che avrebbero dovuto compiere
fedelmente e con molto amore le
norme di pietà e gli obblighi familiari
e professionali, inquadrare con
visione soprannaturale tutte le cose
ed essere assolutamente sincere.
Sempre leali con la direttrice del
centro, evitando di soppesare le sue
qualità, l’età o il temperamento. Non
doveva accadere loro ciò che era
successo a quel contadino che si
rifiutava di venerare la statua di un
santo della chiesa del villaggio,
perché l’aveva vista intagliare in un
tronco di ciliegio. «L’ho conosciuto
ciliegio!», diceva per giustificarsi.

La sincerità è una virtù che il
fondatore magnificò per tutta la vita:
parlare, perché a tutto si può
rimediare, a tutto tranne la morte, e
per noi la morte è vita, diceva. Quelle
giovani inesperte ebbero subito
modo di mettere in pratica il
consiglio quando arrivarono i primi
mobili, frutto di non pochi sacrifici



economici. Su un tavolo non ancora
inaugurato si rovesciò un calamaio e
restò segnato da un indelebile
rigagnolo d’inchiostro. Chissà che
dispiacere per il Padre! Ma decisero
di raccontargli il fattaccio subito con
semplicità.

«Non si nota neppure», le consolò,
sminuendo la bruttezza della
macchia. «Non m’importa che
roviniate i tavoli: li sistemeremo.
Quel che m’importa è che siate
sempre molto sincere».

In quel villino il Padre vedeva in
nuce grandi apostolati a servizio
della Chiesa con lo spirito laicale, che
le sue figlie avevano per davvero.
Nell’estate del 1942 scriveva loro da
Pamplona: «Prego per voi molte volte
al giorno. Il Signore guarda con
affetto codesta casetta, da cui devono
nascere cose tanto grandi per la sua
gloria».



Un pomeriggio del novembre 1942
giunse in via Jorge Manrique e
chiamò nella biblioteca del centro le
tre che vi abitavano. Encarnita
Ortega riferisce l’episodio: «Stese sul
tavolo un prospetto che illustrava le
diverse attività che le donne
dell’Opus Dei avrebbero fatto nel
mondo. Il solo fatto di ascoltare il
Padre, che ce lo spiegava con
vivacità, dava quasi un senso di
vertigine: fattorie per contadine,
diverse case di formazione
professionale per la donna, residenze
per universitarie, attività nel campo
della moda, case di assistenza alla
maternità in diverse città del mondo,
biblioteche circolanti che avrebbero
fatto giungere libri buoni e formativi
fin nei paesi più remoti, librerie…
Ripiegando lentamente il prospetto,
disse: “Di fronte a tutto ciò si possono
avere due reazioni: una è quella di
pensare che si tratta di cose molto
belle, ma chimeriche, irrealizzabili;
l’altra è aver fiducia nel Signore che,



se ci ha chiesto tutto questo, ci
aiuterà a farlo. Spero che la vostra
sia la seconda”».

Lo fu eccome. Su quelle figlie
fedelissime il Padre poté contare per
mandare avanti i piani di Dio.
Dovette spiegare loro che un domani
non molto lontano le sue figlie
avrebbero svolto tutte le professioni,
come iniziava a vedersi tra le donne.
Sarebbero state medici, avvocati,
artiste, professoresse, imprenditrici,
giornaliste e quant’altro. Ma a loro, a
quel gruppetto iniziale, doveva
chiedere di dedicarsi alla gestione
dei centri nascenti in ciò che
riguardava le faccende domestiche:
cura della casa, cucina, guardaroba,
ecc.

Già allora il Padre chiamava questo
insieme di lavori «amministrazione»,
come erano anche
«l’Amministrazione» l’insieme di
persone che in ogni centro se ne



occupavano. I centri maschili si
erano moltiplicati ed era necessario
provvedervi. Naturalmente, si
sarebbe osservata la più severa
separazione tra Amministrazione e
Residenza, come richiedeva lo spirito
dell’Opera e la semplice prudenza.
Ma ci voleva l’occhio della donna,
della sorella, perché il centro fosse
una casa di famiglia, pulita,
gradevole, accogliente.

Era qualcosa di irrinunciabile, tanto
che in mancanza delle sue figlie
spirituali, il Padre aveva chiesto a
sua madre e alla sorella Carmen di
sacrificare la loro indipendenza per
occuparsi dell’amministrazione dei
primi centri di Madrid.

Ora Carmen si mise al lavoro con
Lola, Nisa, Encarnita e qualche altra.
Trasmetteva loro con concretezza le
esperienze, trascinava con l’esempio.
Il Padre insegnava loro a eseguire
con la maggior perfezione possibile e



per amor di Dio qualsiasi lavoro, per
quanto insignificante potesse
sembrare. E questo sempre nel tono
familiare, positivo, incoraggiante che
gli era proprio. Encarnita ricorda
quelle lezioni pratiche: «Abbiamo
imparato il tono che devono avere le
nostre case: pulite, sistemate con
buongusto e curate nei particolari,
evitando la taccagneria ma anche il
lusso e avendo cura delle cose per
farle durare. Ci insegnò chiaramente
che per l’oratorio non vi è cura che
sia eccessiva. Abbiamo imparato che
i quadri devono essere appesi nel
modo giusto, che i mobili non devono
urtare le pareti, che le porte vanno
chiuse in modo corretto; a disporre i
fiori, apparecchiare una tavola o
decorare una vetrina, con gusto ed
eleganza. Ci spiegava che quando
entravamo in una stanza dovevamo
essere in grado di renderci subito
conto di ciò che era fuori posto o
rotto. Tutto ciò doveva valere a
maggior ragione per l’oratorio: la



sistemazione dei candelieri e della
tovaglia, che doveva avere la stessa
lunghezza ai due lati dell’altare, la
persiana, che doveva restare chiusa
quando era accesa la luce elettrica…
Insisteva anche sul fatto che fossero
accese solo le luci necessarie in ogni
situazione. Ci insegnò a mettere
sull’altare i fiori, collocandoli
direttamente tra i candelieri e fuori
dalla tovaglia e non in un recipiente
d’acqua: così si sarebbero consumati
soltanto per il Signore, senza che
nulla ne prolungasse la vita».

Tutto ciò non fu senza dolore. Verso
metà settembre 1943 andarono a
farsi carico dell’amministrazione
della Residenza Universitaria La
Moncloa, primo grande collegio, che
ospitava circa un centinaio di
studenti, a due passi dall’università.
Il Padre teneva molto al buon
funzionamento, perché occhi poco
benevoli erano puntati su
quell’esperimento pronti a cogliere



qualche aspetto criticabile. Ma la
residenza era dispiegata su due
villette separate dalla strada e, come
spesso succede, gli operai non
avevano terminato i lavori alla
partenza dell’anno accademico. Le
donne presero con entusiasmo il
nuovo compito, assunsero alcune
impiegate e soprattutto potevano
contare sulle visite frequentissime
del Padre.

Non ci volle molto a capire che il
lavoro era molto più impegnativo di
quanto fosse loro sembrato: le
difficoltà logistiche delle due case
separate, i problemi a trovare
provviste alimentari negli anni del
dopo guerra e con il resto d’Europa
in guerra. Il Padre volle sostenerle
particolarmente in quel periodo
difficile. Insisteva sul fatto che non
chiedeva cose impossibili e le aiutava
a organizzarsi meglio e soprattutto a
curare la vita interiore. Il 24
dicembre predicò loro il ritiro



spirituale, traboccante di fede e di
ottimismo.

Anche le sue figlie avrebbero avuto
presto un collegio universitario, che
servisse inoltre come trampolino per
arrivare a molte giovani. Il Padre,
chissà con quali sacrifici economici,
fece cercare un immobile adatto. Lo
si trovò in via Zurbarán e dopo
l’estate del 1945 aiutò quelle del
piccolo villino a organizzare il
trasferimento nella nuova sede. Si
prese cura di insegnare loro come
disporre mobili e oggetti, perché non
si sciupassero e diede loro le
istruzioni opportune per la nuova
impresa. Quando giunsero le prime
studentesse, fu lui a occuparsi
personalmente della loro formazione
e assistenza sacerdotale. E nel nuovo,
raccolto oratorio, tenne corsi di ritiro
spirituale. E vide moltiplicarsi
l’apostolato.



Tratto da "Mia madre la Chiesa" di
Michele Dolz, Edizioni San Paolo.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/figlie-fedeli/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/figlie-fedeli/
https://opusdei.org/it/article/figlie-fedeli/

	Figlie Fedeli

