
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (VIII): Far
piacere a Dio

La chiamata del Signore a
«essere perfetti come il Padre
celeste» (Mt 5, 48) consiste nel
vivere come figli di Dio,
consapevoli del valore che
abbiamo ai suoi occhi, ancorati
alla speranza e alla gioia che
nasce dal sentirci figli di un
Padre così buono.

09/10/2018



In piena guerra civile spagnola, dopo
essere stato per vari mesi nascosto in
diversi luoghi, san Josemaría decise
di abbandonare la capitale del Paese.
Per poter riprendere la sua missione
apostolica era necessario giungere in
un posto dove la sua vita non fosse in
pericolo. Con un gruppo di suoi figli
spirituali attraversò i Pirenei in un
viaggio pieno di pericoli e riuscì a
raggiungere Andorra. Dopo essere
passato da Lourdes, si diresse a
Pamplona, dove il vescovo lo accolse
e gli offrì un alloggio. Lì, poco dopo
l’arrivo, a Natale del 1937, fece un
corso di ritiro in solitudine. In un
momento di orazione scrisse:
«Meditazione: molto fredda;
all’inizio, si faceva sentire soltanto il
puerile desiderio che “mio Padre-Dio
sia contento al momento di
giudicarmi”. – Poi, un forte sussulto:
“Gesù, dimmi qualcosa!”, molte volte
ripetuto, con una gran pena dovuta
al gelo interiore. – E una invocazione
a mia Madre del Cielo – “Mamma!” –,



agli Angeli Custodi e ai miei figli che
stanno godendo di Dio... e, allora,
lacrime abbondanti e grida... e
orazione. Propositi: “essere fedele
all’orario, nella vita quotidiana”»[1].

Si tratta di alcune note intime nelle
quali san Josemaría descrive lo stato
della sua anima, dei suoi affetti, del
suo stato d’animo, e lo fa con grande
intensità: senso di gelo, lacrime,
desideri... Cerca protezione nei suoi
Amori: Dio-Padre, Gesù, Maria. E
sorprendentemente, in mezzo alla
grande tribolazione esterna che
attraversava in quel momento, tira
fuori un proposito che potrebbe
sembrare insignificante: osservare
l’orario nella vita quotidiana.
Indubbiamente, è questa una delle
grandezze di san Josemaría:
conciliare un rapporto affettivo con
Dio, intimo e appassionato, con la
fedeltà nella lotta quotidiana in cose
ordinarie, in apparenza
insignificanti.



Un rischio per coloro che vogliono
piacere a Dio

Far piacere a qualcuno è il contrario
di rattristarlo, deluderlo. Dato che
vogliamo amare Dio e fargli piacere,
è naturale aver paura di defraudarlo.
Tuttavia, certe volte la paura può
indurre nella nostra mente e nel
nostro cuore proprio quello che
cerchiamo di evitare. D’altra parte, la
paura è un sentimento negativo, che
non può essere il fondamento di una
vita piena. Forse per questo «nelle
Sacre Scritture troviamo 365 volte
l’espressione “non temere”, con tutte
le variazioni. Come se volesse dire
che il Signore ci vuole liberi da ogni
timore tutti i giorni dell’anno»[2].

C’è una forma di timore contro la
quale il Padre ci metteva in guardia
all’inizio della sua prima lettera. Ci
invitava a «esporre l’ideale della vita
cristiana senza confonderlo con il
perfezionismo, insegnando a



convivere con la debolezza personale
e con quella degli altri; far proprio,
con tutte le sue conseguenze, un
atteggiamento quotidiano di
abbandono pieno di speranza, basato
sulla filiazione divina»[3]. Una
persona santa teme di offendere Dio.
Teme anche di non ricambiare il suo
Amore. Il perfezionista, invece, teme
di non riuscire a fare le cose
sufficientemente bene, e perciò teme
che Dio sia in collera. Santità e
perfezionismo non sono la stessa
cosa, anche se qualche volta
possiamo confonderli.

Quante volte ci riempiamo di collera
nel renderci conto di esserci lasciati
trascinare, ancora una volta, dalle
nostre passioni, di aver peccato
ancora una volta, di essere stati
deboli nel momento di compiere i
propositi più semplici. Ci riempiamo
di collera e arriviamo a pensare che
Dio sia deluso: perdiamo la speranza
che possa continuare ad amarci, di



poter davvero vivere una vita
cristiana. Ci invade la tristezza. In
questi casi è bene ricordare che la
tristezza è l’alleata del nemico: non ci
avvicina a Dio, ma ci allontana da
Lui. Confondiamo la nostra collera e
la nostra stizza con una presunta 
delusione di Dio. Però l’origine di
tutto ciò non è l’Amore che abbiamo
per Lui, ma il nostro io ferito, la
nostra fragilità, che rifiutiamo di
accettare.

Quando dalle labbra di Cristo
leggiamo nel Vangelo: «Siate
perfetti», vogliamo seguire questo
consiglio, farlo vita della nostra vita,
corriamo il rischio di intenderlo
come: «Fate tutto perfettamente».
Possiamo arrivare a pensare che, se
non facciamo tutto con perfezione,
non facciamo piacere a Dio, non
siamo autentici discepoli. Tuttavia,
Gesù chiarisce subito il significato
delle sue parole: «Siate voi [...]
perfetti come è perfetto il Padre



vostro celeste» (Mt 5, 48). Si tratta
della perfezione che Dio ci fa
intravedere nel renderci partecipi
della sua natura divina. Si tratta
della perfezione dell’Amore eterno,
dell’Amore più grande, dell’«Amore
che muove il sole e le altre stelle»[4],
lo stesso Amore che ci ha creato
liberi e ci ha salvato «mentre
eravamo ancora peccatori» (Rm 5, 8).
Per noi questa perfezione consiste
nel vivere come figli di Dio,
consapevoli del valore che abbiamo
ai suoi occhi, senza perdere mai la
speranza né la gioia che nasce dal
sentirci figli di un Padre così buono.

Conoscendo il pericolo del
perfezionismo, possiamo riflettere
sul fatto che far piacere a Dio non sta
nelle nostre mani, ma nelle sue. «In
questo sta l’amore: non siamo stati
noi ad amare Dio, ma è Lui che ha
amato noi» (1 Gv 4, 10). Per questo
dobbiamo rinunciare a indicare a
Dio come deve reagire alla vita che



noi conduciamo. Siamo creature, e
perciò dobbiamo imparare a
rispettare la sua libertà, senza
imporgli perché o perché non si
presume che debba amarci. In realtà
ci ha già dimostrato il suo Amore e la
prima cosa che si aspetta da noi è
permettergli che ci ami nel modo in
cui vuole farlo.

Dio ci ama liberamente

Perché ci costa tanto comprendere la
logica di Dio? Non abbiamo
sufficienti dimostrazioni fin dove Dio
Padre è disposto ad arrivare per
ottenere di farci felici? Non è vero
che Gesù si cinge con l’asciugatoio
davanti agli apostoli e lava i loro
piedi?

Secondo ciò che dice san Paolo, Dio
non ha risparmiato il proprio Figlio
pur di renderci possibile la felicità
per sempre (cf. Rm 8, 32). Ha voluto
amarci con l’Amore più grande, fino
all’estremo. Eppure, assai spesso, noi



continuiamo a pensare che Dio ci
amerà nella misura in cui «saremo
all’altezza». È paradossale: forse un
bambino piccolo dev’essere
«meritevole» dell’amore dei suoi
genitori? Forse colui che stiamo
cercando con tanta preoccupazione
di «meritarci»… siamo noi stessi. Ci
sovrasta l’insicurezza, la necessità di
cercare dei punti di riferimento
stabili, fissi, e pretendiamo di
trovarli nelle nostre opere, nelle
nostre idee, nella nostra percezione
della realtà.

Invece, ci basta guardare Dio, Padre
nostro, e riposare nel suo Amore. Nel
Battesimo di Gesù e nella sua
Trasfigurazione la voce di Dio Padre
asserisce di compiacersi nel Figlio.
Anche noi siamo stati battezzati e,
grazie alla sua Passione,
partecipiamo della sua vita intima,
dei suoi meriti, della sua grazia.
Questo fa sì che Dio Padre possa
guardarci compiaciuto, incantato.



L’Eucaristia ci trasmette, fra le altre
cose, un messaggio molto chiaro su
ciò che Dio sente per noi: ha fame di
stare accanto a ognuno di noi, il
piacere di aspettarci per tutto il
tempo che ci è necessario, il
desiderio di intimità e di un amore
corrisposto.

La lotta di un’anima innamorata

Scoprire l’Amore che Dio ha per noi è
il motivo più grande che possiamo
trovare per amare. Nello stesso
modo, «la prima motivazione per
evangelizzare è l’amore di Gesù che
abbiamo ricevuto, l’esperienza di
essere salvati da Lui che ci muove ad
amarlo sempre più»[5]. Non sono
idee astratte. Lo notiamo in esempi
del tutto umani come l’indemoniato
di Gerasa, il quale, dopo essere stato
liberato da Gesù e vedendo come i
suoi concittadini respingevano il
Maestro, «lo pregava di permettergli
di stare con lui» (Mc 5, 18). Lo



notiamo anche in Bartimeo, che,
dopo essere guarito dalla cecità,
«prese a seguirlo per la strada» (Mc
10, 52). Lo notiamo, infine, in Pietro,
che, soltanto dopo aver scoperto la
profondità dell’Amore di Gesù, che lo
perdona e confida in lui dopo il suo
tradimento, può seguire la sua
chiamata: «Seguimi» (Gv 21, 19). La
scoperta dell’Amore di Dio è il
motore più potente per la nostra vita
cristiana. Da lì nasce la nostra lotta.

San Josemaría ci invitava a
considerarlo dalla prospettiva della
nostra filiazione divina: «I figli...
Come cercano di comportarsi
degnamente quando stanno dinanzi
ai loro genitori! E i figli di Re, davanti
al Re loro padre, come cercano di
curare la dignità regale! E tu... non
sai che stai sempre alla presenza del
gran Re, di tuo Padre-Dio?»[6]. La
presenza di Dio non riempie di
timore i suoi figli. Neppure quando
cadono. Semplicemente perché Egli



stesso ha voluto dirci nel modo più
chiaro possibile che, anche quando
cadiamo, ci sta aspettando. Come il
padre della parabola, , è desideroso
di venirci incontro quando lo
lasciamo e di abbracciarci e coprirci
di baci (cf. Lc 15, 20).

Davanti all’eventuale timore di
rattristare Dio, possiamo chiederci:
questo timore mi unisce a Dio, mi fa
pensare di più a Lui? Oppure mi fa
concentrare su me stesso: sulle mie
aspettative, sulla mia lotta, sul mio
tornaconto? Mi induce a chiedere
perdono a Dio nella Confessione e a
riempirmi di gioia sapendo che mi
perdona? Oppure mi conduce allo
sconforto? Mi serve per ricominciare
con serenità? Oppure mi chiude nella
mia tristezza, nella mia sensazione di
impotenza, nella frustrazione che
nasce da una lotta basata sulle mie
forze... e sui risultati che ottengo?

Il sorriso di Maria



Una vicenda che riguarda la vita di
san Josemaría può servirci per
comprendere meglio tutto ciò. È una
delle annotazioni sulla sua vita
interiore che scriveva per rendere
più semplice il compito del suo
direttore spirituale. Anche se è un po’
lunga, conviene citarla per intero:

«Questa mattina – come sempre
quando lo chiedo umilmente,
qualunque sia l’ora in cui mi corico –
mi svegliai da un sonno profondo
come se mi stessero chiamando,
sicurissimo che fosse arrivato il
momento di alzarmi. In effetti, erano
le sei meno un quarto. Ieri sera, pure
d’abitudine, chiesi al Signore di
darmi la forza per vincere la pigrizia
quando mi fossi svegliato, perché – lo
confesso a mia vergogna – mi costa
enormemente una cosa così piccola e
sono parecchi i giorni in cui,
nonostante questa chiamata
soprannaturale, rimango a letto per
un po’. Oggi ho pregato, quando ho



visto l’ora, ho lottato... e sono rimasto
a letto. Alla fine, alle sei e un quarto
della mia sveglia (che è rotta da
tempo) mi sono alzato e, pieno di
umiliazione, mi sono prostrato a
terra riconoscendo la mia mancanza
– serviam!, servirò! –, mi sono vestito
e ho cominciato la meditazione.
Bene: fra le sei e mezza e le sette
meno un quarto ho visto, per un
certo tempo, che il volto della mia
Madonna dei Baci si riempiva di
letizia, di gioia. La fissai bene: mi
sembrò che sorridesse, perché mi
faceva questo effetto, ma le labbra
non si muovevano. Molto sereno, ho
detto a mia Madre tante cose
affettuose»[7].

Si era proposto una cosa che forse
anche per noi comporta una lotta:
alzarsi puntuale. E non c’era riuscito.
Questo, lo umiliava. Tuttavia non
confonde il suo disappunto e la sua
umiliazione con la magnanimità del
cuore di Dio. E vide la Madonna che



gli sorrideva, dopo questo smacco.
Non è vero che tendiamo a pensare
che Dio sia contento di noi quando –
e, certe volte, solamente quando –
facciamo le cose bene? Perché
confondiamo la nostra soddisfazione
personale con il sorriso di Dio, con la
sua tenerezza e il suo affetto? Non si
commuove ugualmente quando ci
rialziamo dopo una nuova caduta?

Avremo detto spesso alla Madonna di
parlare bene di noi al Signore – ut
loquaris pro nobis bona –. Qualche
volta avremo anche immaginato le
conversazioni tra lei e suo Figlio.
Nella nostra orazione, possiamo ben
introdurci in questa intimità e
cercare di contemplare l’amore di
Maria e di Gesù per ognuno di noi.

«Cercare il sorriso di Maria non è
questione di sentimentalismo devoto
o antiquato; è piuttosto la giusta
espressione della relazione viva e
profondamente umana che ci lega a



Colei che Cristo ci ha donato come
Madre. Desiderare di contemplare
questo sorriso della Vergine non è
affatto un lasciarsi dominare da una
immaginazione incontrollata»[8].
Benedetto XVI lo ha ricordato a
Lourdes, parlando della piccola
Bernadette. Nella sua prima
apparizione, prima di presentarsi
come la Immacolata, la Madonna si
limitò a sorriderle. «Maria le fece
conoscere innanzitutto il suo sorriso,
quasi fosse questa la porta d’accesso
più appropriata alla rivelazione del
suo mistero»[9].

Anche noi vogliamo vedere e vivere
in quel sorriso. I nostri errori – per
quanto grandi possano essere – non
sono capaci di cancellarlo. Se ci
rialziamo ancora una volta, possiamo
cercare con lo sguardo i suoi occhi e
potremo farci contagiare
nuovamente dalla sua gioia.

Diego Zalbidea



[1] Camino. Edición crítico-histórica,
nota al n. 746, p. 829.

[2] Papa Francesco, Messaggio per la
XXXIII Giornata Mondiale della
Gioventù, 25-III-2018.

[3] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[4] Dante A., Divina Commedia,
Paradiso, Canto 33.

[5] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 264.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 265.

[7] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
701, in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I, pp.
498-499.

[8] Benedetto XVI, Omelia, 15-
IX-2008.



[9]Idem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/far-piacere-a-dio/
(12/12/2025)

https://opusdei.org/it/article/far-piacere-a-dio/
https://opusdei.org/it/article/far-piacere-a-dio/

	​Per me, vivere è Cristo (VIII): Far piacere a Dio

