
opusdei.org

Educare nella libertà

Quando siamo oggetto di
fiducia ci sentiamo incoraggiati
ad agire; è paralizzante, invece,
accorgersi che non godiamo
della fiducia degli altri. Ecco
perché è molto utile aiutare i
figli ad amministrare bene la
propria libertà

24/02/2011

Dio ha voluto crearci come esseri
liberi, accettandone le conseguenze.
Come un buon padre, ci ha dato la
falsariga – la legge morale –, che ci
permette di utilizzare correttamente



la libertà, in modo che essa torni a
vantaggio del nostro bene personale.
Inoltre, ha voluto correre il rischio
della nostra libertà[1].

In un certo senso si può dire che
l’Onnipotente ha accettato di
sottoporre i propri disegni
all’approvazione dell’uomo e che 
accettala nostra libertà, la nostra
imperfezione, le nostre miserie[2],
perché preferisce il nostro amore
liberamente donato alla schiavitù di
una marionetta; preferisce
l’apparente insuccesso dei suoi
progetti piuttosto che mettere
condizioni alla nostra risposta.

San Josemaría cita in Cammino un
“detto” attribuito a santa Teresa:
«Teresa, io volevo..., ma gli uomini
non hanno voluto»[3]. Il sacrificio di
Cristo sulla Croce dimostra nel modo
più eloquente fino a qual punto Dio è
disposto a rispettare la libertà
dell’uomo; e se Egli arriva a questi



estremi – dovrebbe pensare un padre
cristiano -, chi sono io per non farlo?

Amare i figli significa amare la loro
libertà. Però questo presuppone
anche correre un rischio, quello
causato dalla libertà dei figli.
Unicamente così la loro crescita sarà
propriamente loro: una operazione
vitale, immanente, e non un
automatismo o un riflesso
condizionato dalla coercizione o
dalla manipolazione.

La pianta non cresce perché il
giardiniere si impegna ad allungarla,
ma perché assimila ciò che la
alimenta; nello stesso modo, l’essere
umano fa progressi in umanità nella
misura in cui fa proprio liberamente
il modello che ha inizialmente
ricevuto. I genitori che amano
davvero i loro figli e cercano
sinceramente il loro bene, dopo
aver offerto i loro consigli e le loro
riflessioni, devono farsi da parte



delicatamente, in modo che nulla
si opponga alla libertà, a questo
grande bene che rende l’uomo
capace di amare e di servire Dio.
Devono tener presente che Dio
stesso ha voluto essere amato e
servito in libertà, e rispetta
sempre le nostre decisioni
personali[4].

Una libertà amata e ri-amata

Amare la libertà dei figli è dunque
cosa del tutto diversa dall’avere una
spensierata indifferenza circa il
modo in cui la utilizzano. La
paternità prolunga nell’educazione
ciò che ha avuto inizio nella
generazione. Pertanto, amare la
libertà dei figli vuol dire anche
saperla riamare.

Come fa Dio con l’uomo, con
delicatezza e con fermezza, i genitori
devono saper invitare i figli a fare
uso delle proprie capacità in modo
tale da crescere come persone



perbene. Una buona occasione si
presenta quando chiedono il
consenso per determinati progetti;
allora può essere opportuno
rispondere che spetta a loro
prendere la decisione, dopo aver
ponderato tutte le circostanze. Li si
incoraggia a valutare se davvero per
loro sia conveniente ciò che
progettano, aiutandoli a distinguere
una necessità da un capriccio,
affinché comprendano, per esempio,
quanto sia ingiusto sprecare ciò che
altri non si possono permettere…

Non è logico esigere il rispetto della
libertà umana se prima non si decide
di rispettarne le conseguenze, di
farle proprie. Un autentico rispetto
per la libertà deve incoraggiare
l’impegno intellettuale e le esigenze
morali, che aiutano la persona a
vincersi, a lottare con efficacia.
Questa è la modalità di ogni crescita
umana. Per esempio, i genitori
devono esigere dai loro figli, a



seconda della loro età, il rispetto di
certi limiti. Qualche volta può essere
necessario il castigo, applicandolo
con prudenza e moderazione,
chiarendone i motivi e,
naturalmente, evitando la violenza.

Dare fiducia e incoraggiare, con
pazienza, dà i risultati migliori. 
Anche nel caso estremo in cui il
figlio prende una decisione che i
genitori ritengono a ragione
errata e prevedibile fonte di
infelicità, nemmeno allora la
soluzione sta nella violenza, ma
nel comprendere e – più di una
volta – nel saper rimanere al suo
fianco per aiutarlo a superare le
difficoltà e trarre eventualmente
da quel male tutto il bene
possibile[5].

Il lavoro di formazione consiste
sempre nel fare in modo che le
persone amino; in sostanza, nel
fornire gli strumenti intellettuali e



morali affinché ognuno sia capace di
fare il bene per convincimento
personale.

Saper correggere

Rispettare la persona e la sua libertà
non significa dare per valido tutto ciò
che una persona pensa o fa. I
genitori devono dialogare con i figli
circa ciò che è buono e ciò che è
meglio, e in alcuni casi,
inevitabilmente, dovranno avere il
coraggio di correggere con la dovuta
energia. Poiché non solo rispettano i
figli, ma li amano, non possono 
tollerare certi comportamenti.

L’amore è ciò che di meno tollerante,
permissivo o condiscendente
troviamo nelle relazioni umane:
infatti, sebbene sia possibile amare
una persona con i suoi difetti, non la
si ama per i suoi difetti. L’amore
desidera il bene della persona, che
essa dia il meglio di sé, che raggiunga
la felicità; perciò chi ama chiede che



l’altro lotti contro i propri difetti e
desidera ardentemente aiutarlo a
correggerli.

Sono sempre più numerosi gli
elementi positivi di una persona –
almeno potenzialmente – che non i
suoi difetti, e queste buone qualità la
rendono amabile; però non si amano
le qualità positive ma le persone che
le possiedono, e che le possiedono
insieme ad altre caratteristiche che
magari non sono altrettanto positive.
Una condotta corretta suole essere il
risultato di molte correzioni, che
saranno più efficaci se vengono
impartite con senso positivo,
mettendo in rilievo soprattutto
quanto, in futuro, è migliorabile.

Alla luce di quel che abbiamo detto,
si capisce che ogni tipo di educazione
si deve basare sulla libertà delle
persone. Proprio in questo consiste la
diversità tra educare e ammaestrare
o istruire. “Educare nella libertà” è



un pleonasmo: sarà sufficiente dire
“educare”, senza aggiunte.

Il valore educativo della fiducia

L’espressione “educare nella libertà”
permette di insistere sulla necessità
che la formazione avvenga in un
clima di fiducia. È evidente che le
aspettative degli altri in relazione al
nostro comportamento funzionano
come motivi morali delle nostre
azioni.

Quando siamo oggetto di fiducia ci
sentiamo incoraggiati ad agire; è
paralizzante, invece, accorgersi che
non godiamo della fiducia degli altri.
Questo appare evidente nel caso
delle persone più giovani o degli
adolescenti, che sono nella fase di
dover modellare il carattere e danno
molto valore al giudizio altrui.

Avere fiducia significa avere fede,
dare credito a qualcuno, considerarlo
capace di verità: di manifestarla o di



conservarla, a seconda dei casi, ma
anche di viverla. La fiducia che si
concede all’altro suole provocare un
duplice effetto: un sentimento di
gratitudine, perché si è coscienti di
poter trarre beneficio da un dono;
inoltre, la fiducia favorisce il senso di
responsabilità.

Chi mi chiede qualcosa di importante
spera che io gliela dia, perché ha
fiducia che io possa farlo: ha di me
un alto concetto. Se questa persona si
fida di me, io mi sento spinto a
soddisfare le sue aspettative e a
rispondere dei miei atti. Confidare in
qualcuno è un modo molto profondo
di affidargli qualcosa.

Gran parte di ciò che possono fare gli
educatori dipende da quante buone
disposizioni essi hanno saputo
suscitare nelle persone. Dunque, i
genitori devono guadagnarsi la
fiducia dei loro figli,
concedendogliela loro per primi. Nel



caso di figli molto piccoli conviene
stimolare l’uso della libertà; per
esempio, i genitori devono chiedere
alcune cose e spiegare loro che cosa è
bene e che cosa è male.

Ma questo non avrebbe molto
significato se mancasse la fiducia,
quel reciproco sentimento che aiuta
la persona ad aprire la propria
intimità; altrimenti diventa difficile
proporre mete e iniziative che
contribuiscano alla crescita
personale.

La fiducia si dà, si ottiene, si genera;
non si può imporre, né esigere. Uno
diventa degno di fiducia con il
proprio esempio di integrità, dando
per primo quello che chiede agli altri.
Così acquisterà l’autorità morale
necessaria per chiedere; allora si
capisce che educare nella libertà
rende possibile educare la libertà.

Educare la libertà



L’educazione si può intendere
sicuramente come una capacità della
libertà a percepire il richiamo di ciò
che ha valore – di ciò che arricchisce
e invita alla crescita - e ad affrontare
le relative esigenze pratiche. Questo
si ottiene proponendo certi usi della
libertà, proponendo attività piene di
significato.

Ogni età della vita ha i suoi aspetti
positivi. Uno dei più nobili che ha la
gioventù è la facilità di confidare e
rispondere positivamente a una
esigenza amabile. In un tempo
relativamente breve è possibile
notare cambiamenti notevoli in
giovani ai quali sono stati affidati
incarichi che erano in grado di
assumere e che essi stessi ritenevano
importanti: aiutare una persona,
collaborare con i genitori in qualche
compito educativo...

In caso contrario, questa nobiltà si
rivolta, in forma pervertita e spesso



violenta, contro coloro che
consentono ai figli di soddisfare tutti
i loro capricci. A prima vista tale
atteggiamento è più comodo, ma a
lungo andare i costi sono molto più
pesanti e impedisce ai figli di
maturare, perché non li prepara alla
vita.

Chi si abitua fin da piccolo a pensare
che tutto si risolva automaticamente,
senza nessuno sforzo o sacrificio,
probabilmente non maturerà a
tempo debito. Se poi la vita dovesse
colpire – cosa che inevitabilmente
avverrà -, forse non vi sarà più
rimedio. L’uomo deve modellare il
proprio carattere, imparare ad
aspettare i risultati di un impegno
lungo e continuo, evitando la fretta
di voler risolvere tutto subito.

Certamente l’ambiente edonista e
consumista che oggi molte famiglie
respirano nel cosiddetto mondo
occidentale – ma anche ormai nei



Paesi meno sviluppati - non aiuta a
cogliere il valore della virtù o
l’importanza di ritardare una
soddisfazione per ottenere un bene
maggiore.

Però, preso atto di questa circostanza
avversa, il buon senso mette in
evidenza l’importanza dell’impegno:
per esempio, ai nostri giorni ha un
particolare valore il riferimento alla
cultura sportiva, nella quale si sa che
chi desidera guadagnare una
medaglia dev’essere disposto a
sottoporsi ad allenamenti prolungati
ed ardui.

In genere la persona capace di
orientarsi liberamente verso beni
che davvero “valgono la pena”
dev’essere preparata ad affrontare
attività di grande importanza
(aggredi) e a resistere con tenacia
nell’impegno quando arriva lo
scoraggiamento e appaiono le
difficoltà (sustinere). Queste due



parole latine, che sono dimensioni
della fortezza, forniscono l’energia
morale per non accontentarci dei
livelli raggiunti e per continuare a
crescere e arrivare a essere migliori.
Oggi è particolarmente importante
dimostrare con i fatti che una
persona che dispone di tale energia
morale è più libera di chi non ne
dispone.

Siamo tutti chiamati a conseguire
quella libertà morale, che si può
ottenere soltanto con un uso
moralmente buono del libero
arbitrio. Costituisce una sfida per gli
educatori, e in particolare per i
genitori, dimostrare in modo
convincente che l’uso
autenticamente umano della libertà
non consiste tanto nel fare ciò che ci
fa piacere, quanto nel fare il bene 
perché ci va di farlo e questo, come
era solito dire san Josemaría, è il
motivo più soprannaturale[6].



È questa la via per liberarsi
dell’ambiente asfissiante del sospetto
e della coercizione morale, che
impedisce di cercare pacificamente
la verità e il bene, e aderirvi di tutto
cuore. Non esiste cecità maggiore di
quella di chi si lascia guidare dalle
passioni, dalle “voglie” (o dalla loro
mancanza). Chi può aspirare soltanto
a ciò che brama è meno libero di chi
può perseguire, non solo in teoria ma
con opere, un bene arduo.

Non c’è disgrazia maggiore di quella
di chi, aspirando a un bene, scopre di
non avere le forze per conseguirlo.
Infatti la libertà acquista il suo
autentico significato quando viene
esercitata al servizio della verità
che redime, quando è spesa alla
ricerca dell’Amore infinito di Dio,
che ci scioglie da ogni schiavitù[7].

J.M. Barrio [1] San Josemaría, È Gesù
che passa, n. 113.

[2] Ibid.



[3] Cfr. san Josemaría, Cammino, n.
761.

[4] San Josemaría, Colloqui con Mons.
Escrivá, n. 104.

[5] Ibid.

[6] Cfr. san Josemaría, È Gesù che
passa, n. 17.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n. 27.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/educare-nella-
liberta/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/educare-nella-liberta/
https://opusdei.org/it/article/educare-nella-liberta/
https://opusdei.org/it/article/educare-nella-liberta/

	Educare nella libertà

