
opusdei.org

Educare alla
temperanza e alla
sobrietà (II)

Chi è padrone di sé ha
meravigliose possibilità di
donarsi al servizio del prossimo
e di Dio, e di raggiungere così la
massima felicità. Ecco il
secondo editoriale su come
educare gli adolescenti alla
temperanza.

14/06/2011

L’adolescenza offre nuove possibilità
di educare alla temperanza, perché il



giovane ha una maggiore maturità e
ciò facilita l’acquisizione delle virtù,
riuscendo a far propri abiti di
comportamento e motivazioni.
Sebbene il bambino possa abituarsi a
fare cose buone, soltanto quando
arriva a una certa maturità affettiva
e intellettuale può approfondire il
significato delle proprie azioni e
valutarne le conseguenze.

Durante l’adolescenza è importante
spiegare il perché di alcuni
comportamenti, forse ritenuti dai
giovani dei semplici formalismi; o di
alcuni limiti che conviene imporre al
comportamento personale, e che
spesso essi valutano come
proibizioni. In definitiva, dobbiamo
imparare a dare ragioni valide,
quando è necessario moderare i
comportamenti. Per esempio, nella
maggioranza dei casi non sarà
sufficiente parlare della necessità di
moderarsi nel campo dei
divertimenti, contrapponendoli allo



studio in vista di ottenere un futuro
personale sicuro e brillante; pur
trattandosi di un ragionamento
legittimo, si basa su una prospettiva
ancora lontana e non ancora in
grado di interessare i giovani.

È più efficace far notare che la virtù
è attraente fin da ora, facendo
presenti gli ideali magnanimi che già
riempiono i loro cuori, i motivi che li
muovono, i loro grandi amori: la
generosità verso chi ha bisogno, la
lealtà verso gli amici, ecc. Bisogna
continuare ad affermare che la
persona temperante e sobria è più in
grado di aiutare gli altri. Chi è
padrone di sé ha meravigliose
possibilità di donarsi al servizio del
prossimo e di Dio, e di raggiungere
così la massima felicità e pace che si
può ottenere sulla terra.

Inoltre, l’adolescenza presenta
situazioni nuove nelle quali si può
essere sobri e temperanti. La



curiosità naturale di chi sta
imparando un po’ alla volta ad
aprirsi alla vita e a camminare nel
mondo, si associa a una nuova
sensazione di dominio del proprio
futuro. Compare così il desiderio di
provare e sperimentare tutto, cosa
che si identifica facilmente con la
libertà. I giovani vogliono sentirsi in
qualche modo liberi da ogni
coercizione, a tal punto che ogni
commento o riferimento a orario,
ordine, studio, spese, è considerato
una “ingiusta imposizione”.

D’altra parte, questa visione, tanto
diffusa oggi, è spesso rilanciata e
potenziata da molteplici interessi
commerciali che cercano di
trasformare gli aneliti giovanili in un
affare.

È il momento in cui i genitori non
possono lasciarsi scavalcare dalle
circostanze, ma devono pensare in
positivo, cercando insieme ai figli



soluzioni creative e motivazioni;
inoltre devono unirsi a loro nella
ricerca di un’autentica libertà
interiore, esercitare la pazienza e
pregare per loro.

Una chiave di felicità

Nelle società occidentali una buona
parte della pubblicità è rivolta ai
giovani, che negli ultimi anni hanno
aumentato notevolmente la loro
capacità di acquisto. Le diverse
marche diffondono le mode,
proponendo stili di vita con i quali
alcuni si identificano, mentre altri se
ne discostano.

Il “possesso” di oggetti di una
determinata marca serve in qualche
modo a farsi accogliere in una
determinata società; uno è accettato
nel gruppo, si sente integrato, anche
se ciò non avviene per ciò che si è ma
per ciò che si ha e che rappresenta
davanti agli altri. Spesso negli
adolescenti il consumo non è



determinato tanto dal desiderio di
avere (come nei bambini), quanto da
un modo di esprimere la propria
personalità o di manifestare meglio
la propria posizione nel mondo agli
occhi degli amici.

A parte questi motivi, la società dei
consumi incita le persone a non
limitarsi a quello che hanno, ma a
provare l’ultima novità disponibile
sul mercato. Quasi ci si sente
obbligati a cambiare il computer o
l’automobile ogni anno, ad
acquistare l’ultimo modello di
cellulare o un certo capo di
abbigliamento che poi quasi non
viene usato, ad accumulare, per il
solo piacere di possedere, dischi, film
o programmi informatici del tipo più
diverso. Sono persone succube
dell’emozione che produce il
comprare, il consumare; hanno
perduto il dominio delle proprie
passioni.



Naturalmente non tutta la colpa è
della pubblicità o dell’aria che tira.
Forse gli educatori non sono stati
sufficientemente incisivi; perciò
conviene che i genitori, e in genere
coloro che in un modo o in un altro si
dedicano alla formazione, si
chiedano spesso come svolgere
meglio questo lavoro, che è il più
importante di tutti perché da esso
dipende la felicità delle generazioni
future, e la giustizia e la pace nella
società.

I genitori devono essere consapevoli
che il tenore di vita e di spese si
riflette sul clima familiare. Come in
tutto, bisogna essere esemplari, in
modo che i figli capiscano, sin da
piccoli, che vivere secondo la propria
posizione sociale non significa
cadere nel consumismo o nello
sperpero. Per esempio, esiste il detto
che “il pane è di Dio e non si butta
via”. È un modo concreto di far
capire che bisogna mangiare con lo



stomaco e non con gli occhi, e che si
deve mangiare tutto quello che viene
servito, con animo grato, perché
molte persone vivono nel bisogno;
così sarà implicito che tutto quello
che riceviamo e possediamo – il
nostro pane quotidiano – è un dono
che dobbiamo utilizzare e
amministrare come tale.

È comprensibile il desiderio di
evitare che i figli manchino di ciò che
altri hanno, o che dispongano di ciò
che noi non avevamo da piccoli; però
non è logico dare loro tutto. Così si
stimolano i confronti, un cattivo
desiderio di emulazione che, se non
viene moderato, può degenerare in
una mentalità materialista.

La società nella quale viviamo è
zeppa di gradi, di categorie e di
statistiche che più o meno
coscientemente ci incitano a
competere. Dio nostro Signore non fa
paragoni. Ci dice: figlio, tu sei



sempre con me e tutto ciò che è
mio è tuo[1]; per Lui, tutti siamo
prediletti, ugualmente apprezzati,
amati e valutati. Forse è questa una
delle chiavi dell’educazione alla
felicità: rendiamocene conto noi e
aiutiamo i nostri figli a capire che
per loro ci sarà sempre un posto
nella casa del padre, che ognuno è
amato per se stesso, che egli tratta
con lo stesso amore, e in modo
disuguale, i figli disuguali[2].

Del resto la formazione alla sobrietà
non si riduce a pura negazione:
occorre insegnarla in termini
positivi, facendo capire ai figli in che
modo conservare e usare meglio
quello che si ha: gli indumenti, i
giocattoli. Occorre dar loro qualche
responsabilità, in base all’età di
ognuno: l’ordine nella propria
camera, l’attenzione ai fratelli più
piccoli, gli incarichi materiali in casa
(preparare la colazione, comprare il
pane, gettare nei cassonetti la



spazzatura, apparecchiare la
tavola...). Occorre far loro notare,
con l’esempio, che l’eventuale
mancanza di un bene si sopporta
lietamente, senza lamentarsi; e
stimolare la loro generosità verso chi
ha bisogno.

San Josemaría ricordava con piacere
che suo padre, anche dopo aver
subito un rovescio economico, era
sempre molto caritatevole. È la vita
quotidiana che crea l’atmosfera
familiare nella quale si nota che le
persone - e non le cose - sono molto
importanti.

Possedere il mondo Tu sii sobrio in
tutto[3]: questa breve istruzione di
san Paolo è valida in tutti i tempi e
luoghi. Non è un criterio riservato ad
alcuni chiamati a una donazione
particolare, né è solo qualcosa che
devono vivere i genitori ma che non
si può “imporre” ai figli. Occorre
piuttosto che i genitori e gli educatori



scoprano il suo significato e lo
applichino a ogni età, a ogni tipo di
persona e a ogni situazione.

Bisogna agire con prudenza,
imparando a riflettere sulle cose, a
chiedere consiglio, e così essere in
grado di prendere decisioni
azzeccate. Se, malgrado tutto, le
ragazze o i ragazzi non comprendono
subito la convenienza di un
provvedimento e protestano, si può
star certi che in seguito sapranno
apprezzarlo e lo gradiranno. Perciò è
necessario armarsi di pazienza e di
fortezza, perché in questo ambito è
necessario andare contro corrente.

Tutti noi dobbiamo avere chiaro che
non è un criterio valido voler fare
una determinata cosa solo perché la
fanno tutti: Non conformatevi alla
mentalità di questo secolo, ma
trasformatevi rinnovando la
vostra mente, per poter discernere



la volontà di Dio, ciò che è buono, a
Lui gradito e perfetto[4].

È dunque bene adottare una misura
in ciò che si dà ai figli; si impara a
essere sobri sapendo amministrare
ciò che si ha. Riferendosi
esplicitamente al denaro, san
Josemaría ammoniva i genitori: Un
eccesso di affetto li farà
imborghesire troppo. Quando non
è il papà, è la mamma; oppure la
nonnina. Certe volte, tutt’e tre,
ognuno per la sua parte e in gran
segreto. E il ragazzo, con i tre
segreti, può perdere l’anima.
Mettetevi d’accordo. Non siate
taccagni con i figli, però tenete
conto delle capacità di ciascuno,
della serenità di ciascuno, della
possibilità di autogovernarsi; e
non siano mai nell’abbondanza,
finché non siano essi stessi a
guadagnarsela[5]. Bisogna
insegnare ad amministrare il denaro,
a comprare bene, a utilizzare



correttamente gli strumenti, come il
telefono, le cui fatture si pagano,
affinché si rendano conto di quando
si spende per il solo piacere di
spendere...

Il denaro è solo un aspetto della
questione. Qualcosa di simile succede
nell’uso del tempo. Una misura
sobria negli spazi dedicati
all’intrattenimento, agli hobby o allo
sport fa parte di una vita temperata.
La temperanza in questo campo
permette di liberare il cuore,
dedicandoci a cose che ci aiutano a
uscire da noi stessi e ci permettono di
arricchirci coltivando la vita di
famiglia o le amicizie. Per esempio,
lo studio, oppure il tempo e il denaro
dedicati ai più bisognosi, cosa che
conviene stimolare nei ragazzi fin da
quando sono piccoli.

Temperare la curiosità,
incoraggiare il pudore La
temperanza rende l’anima sobria,



moderata, comprensiva; le dà un
naturale riserbo, pieno di
attrattiva, perché nella condotta
si nota il dominio
dell’intelligenza[6]. Con queste
parole san Josemaría sintetizza i
frutti della temperanza e li associa a
una virtù molto particolare: la
discrezione, che possiamo concepire
come una modalità del pudore e
della modestia.

“Modestia” e “pudore” sono parti
integranti della virtù della
temperanza[7], perché un altro
campo di questa virtù è proprio la
moderazione dell’impulso sessuale.
«Il pudore custodisce il mistero delle
persone e del loro amore. Suggerisce
la pazienza e la moderazione nella
relazione amorosa; richiede che
siano rispettate le condizioni del
dono e dell’impegno definitivo
dell’uomo e della donna tra loro. Il
pudore è modestia. Ispira la scelta
dell’abbigliamento. Conserva il



silenzio o il riserbo là dove
trasparisse il rischio di una curiosità
morbosa. Diventa discrezione»[8].

Non c’è dubbio che, se l’adolescente
ha formato pian piano la propria
volontà durante l’infanzia, quando
arriva il momento possiederà quella
naturale discrezione che gli
permetterà di inquadrare la
sessualità in un modo veramente
umano. Però è importante che il
padre con i figli, e la madre con le
figlie, i genitori abbiano saputo
guadagnarsi la loro confidenza, e
così abbiano la possibilità di
spiegare, quando essi sono nelle
condizioni di comprenderlo, la
bellezza dell’amore umano.

Come consigliava san Josemaría, il 
papà deve diventare amico dei
figli. Non può far altro che
sforzarsi in questo campo, perché
arriverà un momento in cui i
bambini, se il papà non ne ha



parlato con loro, vanno in giro con
una certa curiosità – in parte
ragionevole e in parte malsana – a
domandare quali sono le origini
della vita. Se lo chiedono a un
amichetto svergognato, poi
guarderanno con disgusto i loro
genitori. Invece se tu – che lo hai
seguito fin da bambino e noti che è
il momento – gli dici, dopo aver
invocato il Signore, con parole
nobili, qual è l’origine della vita, il
bambino andrà ad abbracciare la
mamma perché è stata tanto
buona, ti bacerà con tutta l’anima
e dirà: com’è buono Dio, che si è
servito dei miei genitori,
concedendo loro una
partecipazione al suo potere
creatore. Magari il bambino non
lo dirà in questi termini, perché
non ne sarà capace; però lo
sentirà. E penserà che il vostro
amore non è una cosa sconcia, ma
una cosa santa[9]. Questo sarà più
facile se non eluderemo le domande



che i bambini pongono con
naturalezza e daremo le risposte
adeguate alla loro capacità di capire.

Anche in questo caso, come
succedeva quando ci riferivamo
all’educazione della temperanza
durante i pasti, l’esempio è
fondamentale. Non basta dare
spiegazioni; bisogna dimostrare con i
fatti che «non conviene guardare ciò
che non è lecito desiderare»[10],
preoccupandoci che in casa nostra
ogni cosa abbia il tono che si notava
nella casa di Nazaret.

In tal senso, la banalizzazione della
sessualità che si fa nella società di
oggi richiede una grande attenzione
verso la televisione, internet, i libri e
i videogiochi. Non si tratta di
stimolare una sorta di “timore
reverenziale” verso queste realtà, ma
di servirsene come di opportunità
educative, insegnando a usarle in
senso positivo e critico, senza timore



di respingere tutto ciò che produce
danno all’anima o trasmette una
visione deformata della persona.
Dobbiamo essere consapevoli di ciò
che è evidente: Fin dal primo
momento, i figli sono testimoni
inflessibili della vita dei propri
genitori. Non ve ne rendete conto,
ma essi giudicano tutto, e a volte
vi giudicano male. Sicché le cose
che accadono in casa influiscono,
nel bene o nel male, sulle vostre
creature[11].

Se i figli vedono che i genitori
cambiano canale quando in
televisione appare una notizia
scabrosa, una pubblicità di basso
livello o una scena sconveniente di
un film; se notano che essi si
informano sui contenuti morali di
uno spettacolo prima di vederlo o di
un libro prima di leggerlo, capiranno
che stanno trasmettendo loro il
valore della purezza. Quando,
camminando per la strada, si



renderanno conto che i genitori o gli
educatori non fanno attenzione a
determinate pubblicità o insegnano
loro a non curiosare e a riparare, i
figli capiranno che la purezza di
cuore è una cosa che vale la pena
curare, che merita di essere protetta
e che in qualche modo fa parte del
clima familiare nel quale vivono.
«Insegnare il pudore ai fanciulli e
agli adolescenti è risvegliare in essi il
rispetto della persona umana»[12].

Vegliare su queste cose non vuol dire
propriamente educare nella
temperanza. È una condizione
indispensabile per la vita cristiana,
ma una virtù non si educa solo
“evitando il male” – aspetto
inseparabile della vita della grazia in
generale –, ma moderando i piaceri
che sono in se stessi buoni. Perciò è
ancora più importante insegnare a
usare le cose e gli strumenti che si
hanno a disposizione, per quanto
buoni possano essere i contenuti.



È evidente che vedere
indiscriminatamente la televisione,
sia pure in famiglia, finisce per
guastare il clima della casa. Ancora
peggio quando ogni camera ha un
proprio televisore e ognuno vi si
chiude dentro per vedere i
programmi preferiti. Qualcosa di
simile si potrebbe dire sull’uso
indiscriminato (a volte, coatto) dei
telefoni cellulari o dei computer.

Come in tutto, un impiego sobrio di
questi strumenti da parte dei genitori
e degli educatori insegna ai ragazzi a
fare lo stesso. Con l’aggravante che,
nel caso dei genitori, passare ore
davanti al televisore ‘per vedere che
cosa c’è’, non solo diventa un cattivo
esempio, ma finisce per essere una
mancanza di attenzione verso i figli, i
quali notano che i loro genitori si
preoccupano di più delle persone
estranee che di loro stessi.



Se la temperanza è dignità, conviene
ricordare che non c’è maggior
dignità che sapersi a servizio: al
servizio volontario di tutte le
anime! È così che si conquistano i
grandi onori: quelli della terra e
quelli del Cielo[13].

La temperanza permette di
impiegare il cuore e le capacità di
una persona nel servizio al prossimo,
nell’amare, unica chiave
dell’autentica felicità. Sant’Agostino,
che dovette lottare molto contro le
tentazioni dell’intemperanza, dava
questa spiegazione: «Fissiamo la
nostra attenzione sulla temperanza,
le cui promesse sono la purezza e
l’incorruttibilità dell’amore che ci
unisce a Dio. La sua funzione è
quella di reprimere e pacificare le
passioni che bramano tutto ciò che ci
allontana dalle leggi di Dio e dalla
sua bontà o, che è lo stesso, dalla
beatitudine. Qui, infatti, ha la sua
sede la Verità, la cui contemplazione,



godimento e intima unione ci rende
felici; al contrario, quelli che da essa
si allontanano si vedono catturati
nelle reti dei più grandi errori e
afflizioni»[14].

J. De la Vega, J.M. Martín

[1] Lc 15, 31.

[2] San Josemaría, Solco, n. 601.

[3] 2 Tm 4, 4.

[4] Rm 12, 2.

[5] San Josemaría, Tertulia allo IESE
(Barcellona), 27-XI-1972. Vid.
http:www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.

[7] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2521.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2522.



[9] San Josemaría, Tertulia
nell’Istituto Enxomil (Oporto), 31-
X-1972.

[10] San Gregorio Magno, Moralia,
21.

[11] San Josemaría, Tertulia a
Pozoalbero (Jerez de la Frontera), 12-
XI-1972. Vid.
http:www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2524.

[13] San Josemaría, Forgia, n. 1045.

[14] Sant’Agostino, Le consuetudini
della Chiesa Cattolica, cap. 19.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/educare-alla-

https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-ii/
https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-ii/


temperanza-e-alla-sobrieta-ii/
(08/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-ii/

	Educare alla temperanza e alla sobrietà (II)

