
opusdei.org

Educare alla
temperanza e alla
sobrietà (I)

Che cos'è la temperanza? E che
cos'è la sobrietà? In questo
articolo approfondiamo queste
due virtù, così strettamente
legate all'educazione dei figli.
“Abbiate il coraggio di educare
all’austerità – diceva san
Josemaría a un gruppo di
famiglie -; altrimenti, non
otterrete niente”.

22/05/2011



Nell’attività educativa, quando i
genitori si oppongono ad alcune
scelte, i figli manifestano contrarietà
e domandano perché non possano
seguire la moda o perché debbano
per forza mangiare qualcosa che a
loro non piace, oppure perché non
possano passare ore a navigare in
internet o a giocare al computer. La
risposta più semplice è spesso di
questo tipo: “perché non ci possiamo
permettere questa spesa”, “perché
devi finire i compiti” o, nel migliore
dei casi, “perché finirai per diventare
capriccioso”.

Sono risposte in qualche misura
valide, almeno per uscire da una
momentanea impasse, ma che celano
involontariamente la bellezza della
virtù della temperanza, facendola
apparire agli occhi dei figli come un
insieme di divieti a fare ciò che a loro
piace.



Viceversa, come qualunque virtù, la
temperanza è essenzialmente
affermativa. Essa rende la persona
capace di essere padrona di se stessa,
mette ordine nella sensibilità e
nell’affettività, nei gusti e nei
desideri, nelle tendenze più intime
dell’io: in definitiva, ci rende capaci
di equilibrio nell’uso dei beni
materiali e ci aiuta ad aspirare a un
bene superiore [1].

Proprio per questo, secondo san
Tommaso, la temperanza va collocata
alla radice della vita sensibile e
spirituale [2]. Non per niente, nella
lettura attenta delle beatitudini, si
nota facilmente che quasi tutte
hanno un legame con questa virtù.
Senza di essa non si può vedere Dio,
né essere consolati, né ereditare la
terra e il cielo, né sopportare con
pazienza l’ingiustizia [3]: la
temperanza indirizza le energie
umane a mettere in moto tutte le
virtù.



Perché è importante avere
padronanza di sè

Il cristianesimo non si limita a dire
che il piacere è una cosa “permessa”.
Lo considera, piuttosto, una cosa
positiva e buona, perché Dio stesso lo
ha introdotto nella natura delle cose,
come risultato del soddisfacimento di
certe tendenze. Ciò peraltro è
compatibile con la coscienza
dell’esistenza del peccato originale e
del conseguente disordine delle
passioni. Tutti comprendiamo
perfettamente perché san Paolo dica:
"compio [...] il male che non voglio" 
[4]; è come se il male e il peccato
siano stati impiantati nel cuore
umano che, dopo la caduta
originaria, si trova nella situazione di
doversi difendere da se stesso. Ed
ecco la funzione della temperanza,
che protegge e orienta l’ordine
interiore delle persone.



Uno dei primi punti di Cammino può
servire a capire il posto che ha la
temperanza nella vita delle persone: 
Abituati a dire di no [5]. San
Josemaría spiegava al suo confessore
il significato di questo punto,
affermando che è più semplice dire
di sì: "all’ambizione, ai sensi... [6]". In
una circostanza affermò che "quando
diciamo di sì non ci sono problemi;
quando, invece, dobbiamo dire di no,
nasce la lotta, e certe volte non
riusciamo ad averla vinta, ma
usciamo perdenti. Dunque, ci
dobbiamo abituare a dire di no per
uscire vittoriosi in questa lotta,
perché da questa lotta interiore
proviene la pace per il nostro cuore, la
pace che portiamo alle nostre famiglie
– ognuno alla sua – e la pace che
portiamo alla società e al mondo
intero [7]".

A volte, saper dire di no, comporta
una vittoria interiore che è sorgente
di pace. Vuol dire rifiutare tutto ciò



che allontana da Dio – le ambizioni
dell’io, le passioni disordinate -; è la
via irrinunciabile per affermare la
propria libertà, è un modo di stare
nel mondo e di fronte al mondo.

Quando qualcuno dice di sì a tutti e a
tutto ciò che gli viene proposto o che
desidera, cade nell’anonimato, in
qualche modo si spersonalizza; è
come un pupazzo mosso dalla
volontà altrui. Forse abbiamo
conosciuto qualche persona siffatta,
incapace di dire di no alle suggestioni
dell’ambiente sociale o ai desideri di
chi gli sta accanto. Sono persone
adulatrici, nelle quali l’apparente
desiderio di servire rivela mancanza
di carattere o anche ipocrisia; sono
incapaci di complicarsi la vita
dicendo “no!”.

Chi dice di sì a tutto, in fondo,
dimostra che, a parte se stesso, poco
gl’importa di tutto il resto; chi invece
sa di custodire un tesoro nel suo



cuore[8], lotta contro tutto ciò che gli
si oppone. Dire di “no” ad alcune
cose vuol dire impegnarsi a farne
altre, a trovare il proprio posto nel
mondo, a rivelare agli altri la propria
scala di valori, il proprio modo di
essere e di comportarsi. Significa,
quanto meno, voler forgiare il
carattere, impegnarsi in ciò che
davvero si desidera e farlo conoscere
con il proprio operato.

L’espressione “ben temprato”, detta
di qualcuno, dà un’idea di solidità, di
consistenza: La temperanza è
padronanza di sé. Una padronanza
che si ottiene quando si è coscienti
che non tutto ciò che sperimentiamo
nel corpo e nell’anima va lasciato
senza freno. Non tutto ciò che si può
fare si deve fare. È molto agevole
lasciarsi trasportare dagli impulsi che
vengono chiamati naturali; ma al
termine della loro corsa non si trova
altro che la tristezza, l’isolamento
della propria miseria [9].



L’uomo finisce per dipendere dalle
sensazioni che l’ambiente circostante
risveglia in lui, e cerca la felicità
nelle sensazioni fugaci, false, che,
proprio perché passeggere, non
soddisfano mai completamente.
L’intemperante non può trovare la
pace, ondeggia da una parte all’altra,
e finisce per impegnarsi in una
ricerca senza fine, che si trasforma
nella fuga da se stesso. È un eterno
insoddisfatto, che vive senza mai
accontentarsi della propria
situazione, come se fosse necessario
cercare sempre nuove sensazioni.

Nella intemperanza si nota come non
mai l’asservimento al peccato. Dice
l’Apostolo: Diventati così insensibili,
si sono abbandonati alla dissolutezza
[10]. L’intemperante sembra aver
perduto il controllo di se stesso,
dedito com’è a cercare sensazioni.
Invece la temperanza annovera tra i
suoi frutti la serenità e la pace. Non
elimina né nega i desideri e le



passioni, ma fa dell’uomo un vero
padrone, un vero signore. La pace è
«tranquillità nell’ordine» [11] e si
trova soltanto in un cuore sicuro di
sé e generoso fino al sacrificio.

Cos'è la temperanza? Cos'è la
sobrietà?

Come si può insegnare la virtù della
temperanza? San Josemaría ha
affrontato la questione in numerose
occasioni, mettendo l’accento su due
idee fondamentali: per educare sono
necessarie la fortezza e l’esempio, e
occorre incoraggiare la libertà.
Diceva che i genitori devono
insegnare ai figli "a vivere con
sobrietà, a condurre una vita un po’
spartana, vale a dire, cristiana. È
difficile, ma bisogna essere coraggiosi;
abbiate il coraggio di educare
all’austerità, altrimenti non otterrete
nulla [12]".

Da quanto sopra è facile
comprendere l’importanza di questa



virtù; ma può sembrare
sorprendente che san Josemaría
consideri che una vita spartana sia
sinonimo di vita cristiana o, al
contrario, che l’essere cristiano sia
collegato con l’essere spartano.
Sembra che la soluzione del
paradosso stia nel collegare la vita
spartana all’importanza che ha il 
coraggio – parte della virtù della
fortezza – necessario per educare
nella temperanza.

Inoltre, a questo punto bisogna
distinguere due significati del 
coraggio: prima di tutto, è necessario
essere coraggiosi per accettare
personalmente un modo di vivere
spartano – vale a dire, cristiano –.
Nessuno può dare ciò che non ha, e
ancor più se si considera che per
insegnare la virtù della temperanza
sono di grande importanza l’esempio
e l’esperienza personale. Proprio
perché si tratta di una virtù le cui
azioni tendono al distacco, è di



estrema importanza che gli educandi
abbiano davanti gli occhi le
conseguenze.

Se coloro che sono sobri trasmettono
la gioia e la pace dell’anima, i figli
avranno un incentivo per imitare i
genitori. Il modo più semplice e
naturale di trasmettere questa virtù è
l’ambiente familiare, soprattutto
quando i bambini sono piccoli. Se
notano che i genitori rinunciano con
eleganza a ciò che ritengono un
capriccio o sacrificano il loro riposo
per occuparsi della famiglia – per
esempio, aiutandoli a fare i compiti
di scuola, oppure facendo il bagno ai
piccoli o dando loro da mangiare o
da giocare –, assimileranno il
significato di queste azioni e le
metteranno in relazione con
l’atmosfera che si respira in famiglia.

In secondo luogo, ci vuole coraggio
anche per proporre la virtù della
temperanza come uno stile di vita



buono e desiderabile. È vero che,
quando i genitori vivono
sobriamente, sarà più facile
suggerirla attraverso alcuni
comportamenti concreti; però
qualche volta i genitori possono
avere il dubbio di interferire nella
legittima libertà dei figli o di imporre
loro, senza averne il diritto, il
proprio modo di vivere. Può darsi
anche che si chiedano se sia efficace
imporre o esigere cose che i figli non
possono o non vogliono accettare.

Se un loro capriccio viene respinto,
non rimarranno profondamente
insoddisfatti, specialmente nel caso
in cui i loro amici hanno ottenuto
quanto volevano? Non sarà che in tal
modo i figli si sentiranno
“discriminati” nelle loro relazioni
sociali? O, peggio ancora, non
potrebbero essere indotti a prendere
le distanze dai genitori e diventare
insinceri?



Se ci si pensa bene, ci renderemo
conto che nessuno di questi motivi è
sufficientemente convincente.
Quando uno si comporta con
sobrietà, scopre che la temperanza è
un bene, e che non si tratta di
caricare i figli di un fardello
insopportabile, ma di prepararli alla
vita. La sobrietà non è
semplicemente un modello di
condotta che uno “sceglie” e che non
si può imporre a nessuno, ma è una
virtù indispensabile per mettere un
poco di ordine nel caos che il peccato
originale ha introdotto nella natura
umana.

isogna essere consapevoli, pertanto,
che ogni persona deve lottare per
acquistarla, se vuole essere padrone
e signore di se stesso. È necessario
convincersi che, per educare, non è
sufficiente il buon esempio.
Dobbiamo saper spiegare e
provocare situazioni nelle quali i figli
possano esercitare la virtù e, quando



si presenta il caso, dobbiamo opporci
– chiedendo al Signore la forza per
farlo – ai capricci che la moda e gli
appetiti del figlio – certamente
naturali, ma provocati già da una
incipiente concupiscenza –
reclamano.

Libertà e temperanza

Si tratta di educare
contemporaneamente nella
temperanza e nella libertà: sono due
ambiti che è possibile distinguere,
ma non separare; soprattutto perché
la libertà “attraversa” l’intero essere
della persona ed è alla base della
stessa educazione. L’educazione
tende a fare in modo che ognuno
diventi capace di prendere
liberamente le decisioni giuste, che
gli definiranno la vita.

Non si educa con un atteggiamento
protettivo, nel quale, di fatto, i
genitori finiscono per soppiantare la
volontà del bambino e controllare



ogni suo movimento. Non si educa
neppure con un’azione
eccessivamente autoritaria che non
lascia spazio alla crescita della
personalità e del criterio personale.
In entrambi i casi, il risultato finale
assomiglierà più a un surrogato di
noi stessi o a una caricatura di una
persona senza carattere.

La cosa migliore è permettere che il
figlio prenda un po’ alla volta le
proprie decisioni in armonia con
l’età che ha; impari anche a scegliere,
e a comprendere le conseguenze dei
suoi atti, e si renda conto del
sostegno che riceve dai genitori – e di
quanti intervengono nella sua
educazione – per fare scelte
indovinate o, eventualmente, per
cambiare una decisione errata.

Un episodio della sua infanzia, che
san Josemaría ha raccontato in
diverse occasioni, può chiarire il
concetto: i suoi genitori erano



intransigenti con i suoi capricci, e
quando c’era una pietanza che non
gli piaceva, sua madre, invece di
preparargliene una diversa, gli
diceva di cominciare dal secondo
piatto... Alla fine, dopo qualche
giorno, il bimbo lanciò il piatto di
minestra contro la parete...; e i
genitori lasciarono per parecchi mesi
la parete macchiata, affinché egli
avesse presenti a lungo le
conseguenze del suo gesto [13].

l comportamento dei genitori di san
Josemaría dimostra come sia
possibile far convivere il rispetto
della libertà del figlio con la
necessaria fortezza per non
transigere in presenza di un
capriccio. Naturalmente il modo di
affrontare ogni situazione sarà
diverso. In fatto di educazione non
esistono ricette generali; è
importante cercare ciò che è meglio
per l’educando e aver chiare – per
averle provate – quali siano le cose



buone che deve imparare a volere e
quali le cose che possono essere
nocive. In ogni caso conviene
mantenere e promuovere il principio
del rispetto della libertà: è preferibile
sbagliare in certe situazioni,
piuttosto che imporre sempre il
proprio parere; ancor più se i figli lo
considerano poco ragionevole o
arbitrario.

Il semplice episodio del piatto
lanciato, inoltre, ci offre l’occasione
di soffermarci su uno dei primi
campi in cui occorre educare la virtù
della temperanza: quello dei pasti.
Tutto quello che si fa per stimolare le
buone maniere, la moderazione e la
sobrietà aiuta ad acquisire questa
virtù.

Non c’è dubbio che ogni età presenta
alcune circostanze specifiche, per cui
la formazione deve essere affrontata
con modalità diverse. L’adolescenza
richiederà nelle relazioni sociali



maggiori attenzioni che nell’infanzia,
mentre permetterà di razionalizzare
meglio i motivi che inducono a
vivere in un certo modo, ma la
temperanza nei pasti si può
perfezionare sin da bambini con
relativa facilità, se li dotiamo di
alcune risorse – fortezza nella
volontà e autodominio – che saranno
per loro di indiscussa utilità quando
arriverà il momento di lottare
durante l’adolescenza.

Così, per esempio, preparare menù
diversi, saper troncare capricci e
stravaganze, incoraggiare a finire la
pietanza che non piace, a non
lasciare nulla nel piatto di ciò che è
stato servito, insegnare a usare
correttamente le posate o ad
aspettare che si servano tutti prima
di cominciare a mangiare, sono
alcuni modi concreti per rafforzare
la volontà del bambino. Inoltre,
durante l’infanzia, il clima familiare
di sobrietà che cercano di vivere i



genitori – coraggiosamente sobri! – si
trasmette come per osmosi, senza
essere costretti a fare qualcosa di
speciale.

Se il cibo che avanza non si butta via,
ma si utilizza di nuovo, se i genitori
non mangiano fuori orario o
permettono che ci si serva di nuovo
del dessert che tanto è piaciuto, i
ragazzi crescono imparando un
giusto modo di fare. Al momento
opportuno si spiega il perché di ogni
comportamento, affinché tutti
possano capire: una cosa conviene
alla propria salute, un’altra serve a
mostrarsi generosi e affettuosi verso
un fratello, oppure è un’opportunità
di offrire una piccola mortificazione
a Gesù...; tutti motivi che in genere i
bambini capiscono meglio di quel
che noi adulti pensiamo.

J.M. Martín e J. De la Vega



[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1809.

[2] Cfr. San Tommaso d’Aquino, S. Th.
II-II, q. 141, aa. 4, 6 e S. Th. I, q. 76, a.
5.

[3] Cfr. Mt 5, 3-11.

[4] Rm 7, 19.

[5] San Josemaría, Cammino, n. 5.

[6] San Josemaría, Autografo, in P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid
2004(3), p. 221.

[7] San Josemaría, Incontro del 28-
X-1972, in P. Rodríguez (ed.), Camino.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2004(3), p. 221.

[8] Cfr. Mt 6, 21.

[9] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.

[10] Ef 4, 19.



[11] Sant’Agostino, De civitate Dei, 19,
13.

[12] San Josemaría, Incontro nella
Scuola Castelldaura (Barcellona), 28-
XI-1972.

[13] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei (I), Leonardo
International, Milano 1999, p. 26.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/educare-alla-
temperanza-e-alla-sobrieta-i/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-i/
https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-i/
https://opusdei.org/it/article/educare-alla-temperanza-e-alla-sobrieta-i/

	Educare alla temperanza e alla sobrietà (I)

