
opusdei.org

Croce e risurrezione
nel lavoro

“Vuoi davvero essere santo?
Compi il piccolo dovere d’ogni
momento: fa’ quello che devi e
sta’ in quello che fai”. Così san
Josemaría riassumeva il
cammino da seguire per
santificare il lavoro ordinario.
Ecco un nuovo articolo della
serie sul lavoro

29/01/2014

Grazie alla luce ricevuta da Dio, san
Josemaría comprese il senso
profondo che ha il lavoro nella vita



di un cristiano chiamato da Dio a
identificarsi con Cristo in mezzo al
mondo. Gli anni trascorsi da Gesù a
Nazaret gli apparivano pieni di
significato considerando che, nelle
sue mani, il lavoro, un lavoro
professionale simile a quello di
milioni di uomini in tutto il
mondo, si trasforma in impresa
divina, in attività redentrice, in
cammino di salvezza[1].

La consapevolezza che ogni cristiano,
mediante il Battesimo, è figlio di Dio
e partecipe del sacerdozio di Cristo,
gli permetteva di contemplare nel
lavoro di Gesù il modello della nostra
attività professionale. Non
semplicemente un esempio da
imitare, ma un modello vivo che noi
dobbiamo incarnare. Più che
lavorare come Cristo, ogni cristiano è
chiamato a lavorare in Cristo,
vitalmente unito a Lui.



Per questo motivo è importante
contemplare con molta attenzione il
lavoro del Signore a Nazaret. Non
basta uno sguardo superficiale. È
necessario considerare l’unione della
sua attività quotidiana con la
donazione della sua vita sulla Croce e
con la sua Risurrezione e Ascensione
in Cielo, perché soltanto così potremo
scoprire che il suo lavoro – e il
nostro, nella misura in cui siamo
uniti a Lui – è redentore e
santificatore.

A Nazaret e sul Calvario

L’uomo è stato creato per amare Dio,
e l’amore si deve manifestare nel
compimento della sua Volontà,
sapendo obbedire come figli. Eppure
fin dal principio l’uomo ha
disobbedito e con la disobbedienza
sono entrati nel mondo il dolore e la
morte. Il Figlio di Dio ha assunto la
nostra natura per porre rimedio al
peccato, obbedendo perfettamente



con la sua volontà umana alla
Volontà divina. Similmente, come
per la disobbedienza di uno solo
tutti sono stati costituiti peccatori,
così anche per l’obbedienza di uno
solo tutti saranno costituiti
giusti[2].

Il Sacrificio del Calvario è il culmine
dell’obbedienza di Cristo al Padre: si
fece obbediente fino alla morte e
alla morte di croce[3]. Accettando
liberamente il dolore e la morte, che
sono le cose più contrarie alla
propensione naturale della volontà
umana, ha dimostrato in modo
sublime di non essere venuto per
fare la propria volontà ma la Volontà
di Colui che lo ha mandato[4]. Ma la
strategia del Signore nella sua
Passione e Morte di croce, non è un
atto isolato di obbedienza per Amore;
è l’espressione suprema di una
obbedienza piena e assoluta che è
stata presente nel corso dell’intera
sua vita, con manifestazioni diverse



in ogni momento: Ecco, io vengo per
fare, o Dio, la tua Volontà![5].

A dodici anni, quando Maria e
Giuseppe lo trovano fra i dottori nel
Tempio dopo tre giorni di ricerca,
Gesù risponde loro: Non sapevate
che io devo occuparmi delle cose
del Padre mio?[6]. Il Vangelo non ci
dirà nient’altro della sua vita
nascosta, salvo che obbediva a
Giuseppe e a Maria – stava loro
sottomesso[7] –, e che lavorava: era 
il carpentiere[8].

Tuttavia, le parole di Gesù nel
Tempio illuminano gli anni di
Nazaret. Indicano che, quando
obbediva ai genitori e quando
lavorava, stava nelle cose del Padre
suo, compiva la Volontà divina. E
come nell’episodio del Tempio non
rifiutò di soffrire per tre giorni – tre,
come nel triduo pasquale –, pur
conoscendo la sofferenza dei suoi
genitori che lo cercavano afflitti,



neppure rifiutò le difficoltà che
comporta il compimento del dovere
nel lavoro e in tutta la vita ordinaria.

Non era quella di Nazaret
un’obbedienza di più basso livello,
ma la stessa disposizione interiore
che lo porterà a dare la vita sul
Calvario. Un’obbedienza con tutte le
energie umane, una completa
identificazione con la Volontà divina
in ogni momento. Sul Calvario si
manifestò spargendo tutto il suo
Sangue; a Nazaret, donandolo giorno
dopo giorno, goccia a goccia, nel suo
lavoro di artigiano che costruisce
strumenti per coltivare i campi e che
sono utili per la casa.

Era noto come faber, filius Mariae 
(Mc 6, 3), l’artigiano, figlio di
Maria. Ed era Dio, e veniva a
compiere la Redenzione del genere
umano, ad attirare a sé tutte le
cose (Gv 12, 32)[9]. Il valore
redentore della vita di Gesù a



Nazaret non si può capire se lo si
separa dalla Croce, se non si
comprende che nel suo lavoro
quotidiano compie perfettamente la
Volontà del Padre, per Amore, con la
disposizione di consumare la propria
obbedienza sul Calvario[10].

Proprio per questo, quando arriverà
il momento supremo del Sacrificio
del Calvario, il Signore offre l’intera
sua vita, e anche il lavoro di Nazaret.
La Croce è l’ultima pietra della sua
obbedienza, come la chiave di un
arco in una cattedrale: quella pietra
che non soltanto si sostiene sulle
altre ma che con il suo peso mantiene
la coesione delle altre. Così anche il
compimento della Volontà divina
nella vita ordinaria di Gesù possiede
tutta la forza dell’obbedienza della
Croce, e, nello stesso tempo, culmina
in essa, la sostiene, e per mezzo di
essa s’innalza al Padre in Sacrificio di
redenzione per tutti gli uomini.



Il compimento del dovere Se
qualcuno vuol venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda la sua
croce ogni giorno e mi segua[11].
Seguire Cristo nel lavoro quotidiano
vuol dire compiervi la Volontà divina
con la stessa obbedienza di Cristo: 
usque ad mortem, fino alla
morte[12]. Questo non significa
soltanto che un cristiano deve essere
disposto a morire prima di peccare. È
molto di più: in ogni momento deve
fare in modo di morire alla propria
volontà, donando ciò che c’è di 
proprio nella sua volontà, per far
propria la Volontà di Dio.

Gesù ha come proprie, nella volontà
umana, le inclinazioni buone e rette
della nostra natura, e questo offre al
Padre nell’Orto degli Ulivi quando
prega: non sia fatta la mia, ma la
tua volontà[13]. In noi, la propria
volontà è anche egoismo, amore
disordinato verso se stessi. Il Signore
non lo portava dentro di sé, ma lo



caricò su di sé sulla Croce per
redimerci. Ora, con la sua grazia,
possiamo offrire a Dio la lotta per
amore contro l’egoismo. Per
identificarsi con la Volontà divina,
ciascuno dev’essere in grado di dire,
come san Paolo: sono stato
crocifisso con Cristo[14].

Bisogna darsi totalmente, bisogna
rinunciare a se stessi totalmente:
è necessario che il sacrificio
divenga olocausto[15]. Non si tratta
di fare a meno di ideali e di progetti
nobili, ma di ordinarli sempre al
compimento della Volontà di Dio.
Egli vuole che facciamo rendere i
talenti che ci ha concesso.
L’obbedienza e il sacrificio della
propria volontà nel lavoro consiste
nell’impiegarli per la sua gloria e nel
servizio degli altri, e non per
vanagloria e interesse personale.

Ma, come vuole Dio che usiamo i
talenti? Che cosa dobbiamo fare per



compiere la sua Volontà nel nostro
lavoro? A questa domanda si può
rispondere brevemente se si capisce
bene tutto ciò che è implicito nella
risposta: Dio vuole che compiamo il
nostro dovere. Vuoi davvero essere
santo? Compi il piccolo dovere
d’ogni momento: fa’ quello che
devi e sta’ in quello che fai[16].

La Volontà di Dio si manifesta nei
doveri della vita ordinaria. Per sua
natura il compimento del dovere
richiede che la propria volontà si
sottometta a ciò che si deve fare, e
questo è costitutivo dell’obbedienza
di un figlio di Dio. Ciò vuol dire che
non bisogna considerare come
norma suprema di condotta le
proprie preferenze, le proprie
inclinazioni o quello che ci fa
piacere, ma quello che Dio vuole: che
compiamo i nostri doveri.

Quali? Il lavoro stesso è un dovere
indicato da Dio fin dal principio, e



per questo dobbiamo cominciare a
lottare contro la pigrizia. In seguito
questo dovere generico si concretizza
per ciascuno nella professione che
intraprende – in accordo con la
propria vocazione professionale che
fa parte della propria vocazione
divina[17] -, con un certo numero di
compiti specifici. Tra essi, i doveri
generali di morale professionale,
fondamentali nella vita cristiana, e
altri che derivano dalla situazione in
cui ciascuno si trova.

Il compimento di questi doveri è
Volontà di Dio, perché Egli ha creato
l’uomo affinché col suo lavoro
perfezioni la creazione[18], e questo
comporta, nel caso dei comuni fedeli,
il compimento delle attività
temporali con perfezione, in accordo
con le leggi che le sono proprie, e per
il bene delle persone, della famiglia e
della società: un bene che si scopre
con la ragione e, in modo più sicuro e
completo, con la ragione illuminata



dalla fede viva, la fede che opera
per mezzo della carità[19].
Comportarsi così, compiendo la
Volontà di Dio, significa avere buona
volontà. Certe volte può richiedere
eroismo, e sicuramente è eroismo
lavorare con costanza, nelle cose
piccole di ogni giorno. Un eroismo
che Dio suggella con la pace e la gioia
del cuore: pace in terra agli uomini
che Egli ama[20]; gli ordini del
Signore [...] fanno gioire il
cuore[21].

L’ideale cristiano del compimento del
dovere non si ferma alla persona 
ligia, che si limita a compiere i propri
obblighi di giustizia. Un figlio di Dio
ha un concetto molto più ampio e
profondo del dovere. È convinto che
l’amore stesso è il primo dovere, il
primo comandamento della Volontà
divina. Per questo cerca di compiere
per amore e con amore i doveri
professionali di giustizia; non solo,
ma va oltre gli stretti doveri, senza



pensare di stare esagerando nel
dovere, perché Cristo ha dato la sua
vita per noi. Dato che questo amore –
la carità dei figli di Dio – è l’essenza
della santità, si comprende perché
san Josemaría insegna che essere
santi si riassume nel compiere il
dovere in ogni momento.

Il valore dell’impegno e della fatica
Il lavoro non è in se stesso una
pena, né una maledizione, né un
castigo: coloro che parlano così
non hanno letto bene la Sacra
Scrittura[22]. Dio creò l’uomo
perché coltivasse e custodisse la
terra[23], e soltanto dopo il peccato
gli disse: con il sudore del tuo volto
mangerai il pane[24]. La pena del
peccato è la fatica che accompagna il
lavoro, non il lavoro in se stesso, e la
Sapienza divina l’ha trasformata in
uno strumento di redenzione.
Assumerla è per noi parte integrante
dell’obbedienza alla Volontà di Dio.
Un’obbedienza che redime col



compimento quotidiano del dovere. 
Con mentalità pienamente laicale,
esercitate questo spirito
sacerdotale offrendo a Dio il
lavoro, il riposo, la gioia e le
contrarietà della giornata,
l’olocausto dei vostri corpi redenti
dall’impegno di un servizio senza
soste. Tutto questo è ostia viva,
santa, gradita a Dio: questo è il
vostro culto razionale (Rm 12, 1)
[25].

Un cristiano non evita il sacrificio nel
lavoro, non si indispettisce per
l’impegno che richiede, non smette di
compiere il proprio dovere perché
non ne ha più voglia o perché non
vuole stancarsi. Nelle difficoltà egli
vede la Croce di Cristo, che dà un
senso redentore alla sua attività, la
Croce che sta chiedendo spalle che
se la carichino[26]. Ecco perché il
Fondatore dell’Opus Dei dà un
consiglio di sicura efficacia: Prima
di cominciare a lavorare, metti sul



tavolo o accanto ai tuoi attrezzi di
lavoro, un crocifisso. Ogni tanto,
lanciagli uno sguardo... Quando
giungerà la fatica, i tuoi occhi si
volgeranno a Gesù, e troverai
nuova forza per proseguire nel tuo
impegno[27].

Un figlio di Dio non si abbatte
neppure in caso di sconfitta, né
ripone interamente la sua speranza e
il suo appagamento nei successi
umani. Il valore redentore del
proprio lavoro non dipende dalle
vittorie terrene ma dal compimento
amorevole della Volontà di Dio. Non
dimentica che a Nazaret Gesù compie
la Volontà divina lavorando
attivamente, ma che sulla Croce
consuma la sua obbedienza
soffrendo. Il culmine del non sia
fatta la mia, ma la tua volontà[28]
non consiste nel realizzare questo o
quel progetto umano, ma nel soffrire
fino alla morte, con un completo
abbandono in Dio suo Padre[29].



Proprio per questo dobbiamo
comprendere che più che con quello
che facciamo – con il nostro lavoro e
le nostre iniziative – possiamo
corredimere con Cristo per quello
che soffriamo, quando Dio permette
che nella nostra vita diventi più
evidente il dolce giogo e il carico
leggero della Croce[30].

San Josemaría insegna questa lezione
di santità con parole che lasciano
trasparire la propria esperienza
personale. Non dimenticate che
stare con Cristo vuol dire, senza
possibilità di dubbio, imbattersi
nella sua Croce. Se ci
abbandoniamo nelle mani di Dio, è
frequente che Egli permetta che
assaporiamo il dolore, la
solitudine, le contrarietà, le
calunnie, la diffamazione, la
derisione, dall’interno e
dall’esterno: perché vuole
configurarci a sua immagine e
somiglianza, e permette perfino



che ci chiamino pazzi e ci
prendano per stolti. È il momento
di amare la mortificazione
passiva [...]. E in questi tempi di
purificazione passiva, dolorosi,
forti, di lacrime dolci e amare che
cerchiamo di nascondere,
sentiremo il bisogno di metterci in
ciascuna delle sue santissime
Ferite: per purificarci, per godere
del suo Sangue redentore, per
fortificarci. Accorreremo come le
colombe che, come dice la
Scrittura (cfr Ct 2, 14), si rifugiano
nelle fessure della roccia quando
giunge la tempesta. Ci
nascondiamo in questo rifugio,
per trovare l’intimità di Cristo: e
ci accorgiamo che il suo parlare è
dolce e il suo volto è leggiadro (cfr.
Ct 2, 14)[31].

La luce della Risurrezione

Dopo aver scritto nella Lettera ai
Filippesi che Cristo si fece 



obbediente fino alla morte e alla
morte di croce[32], San Paolo
prosegue: per questo Dio l’ha
esaltato[33]. L’esaltazione del
Signore, la sua Risurrezione e
l’Ascensione al Cielo, dove è seduto 
alla destra di Dio[34], sono
inseparabili dalla sua obbedienza
sulla Croce, e gettano, insieme con
essa, un’intensa luce sul lavoro di
Gesù a Nazaret e sulle nostre attività
quotidiane.

Vita umana e vita divina, quella di
Gesù a Nazaret, non soltanto umana:
vita del Figlio di Dio fatto uomo.
Anche se soltanto dopo la
Risurrezione sarà vita immortale e
gloriosa, già nella Trasfigurazione
manifesterà per un momento una
gloria nascosta per anni nella bottega
di Giuseppe. Colui che vediamo
lavorare come falegname,
compiendo il proprio dovere con
sudore e fatica, è il Figlio di Dio fatto
uomo, pieno di grazia e di



verità[35], che vive nella sua
Santissima Umanità una vita nuova,
soprannaturale: la vita secondo lo
Spirito Santo. Colui che vediamo
sottomettersi alle esigenze del lavoro
e obbedire a coloro che hanno
autorità, nella famiglia e nella
società, obbedendo così alla Volontà
divina, è lo stesso che vediamo
ascendere ai Cieli con potere e
maestà, come Re e Signore
dell’universo. La sua Risurrezione e
la sua Ascensione ai cieli ci
permettono di contemplare che il
lavoro, l’obbedienza e gli stenti di
Nazaret sono un sacrificio che costa,
mai però oscuro e triste, piuttosto
luminoso e trionfante come una
nuova creazione.

Come Cristo fu risuscitato dai
morti per mezzo della gloria del
Padre, così anche noi possiamo
camminare in una vita nuova[36].
Anche noi possiamo vivere nel bel
mezzo della strada divinizzati, senza



perdere di vista Gesù per tutta la
giornata[37], perché Dio, da morti
che eravamo per i peccati, ci ha
fatti rivivere con Cristo: per grazia
infatti siete stati salvati. Con lui ci
ha anche risuscitati e ci ha fatti
sedere nei cieli, in Cristo Gesù[38].
Dio ha esaltato la Santissima
Umanità di Cristo per la sua
obbedienza, affinché noi potessimo
vivere una vita nuova, guidata
dall’Amore di Dio, morendo all’amor
proprio disordinato. Se dunque siete
risorti con Cristo, cercate le cose di
lassù, dove si trova Cristo assiso
alla destra di Dio; pensate alle cose
di lassù, non a quelle della terra.
Voi infatti siete morti e la vostra
vita è ormai nascosta con Cristo in
Dio[39].

Se nel lavoro compiamo per amore e
con amore la Volontà divina, costi
quel che costi, Dio ci esalterà insieme
con Cristo. E non soltanto alla fine
dei tempi. Già oggi ci concede un



anticipo della gloria con il dono dello
Spirito Santo[40]. Grazie al Paraclito,
il nostro lavoro si trasforma in
qualcosa di santo, noi stessi siamo
santificati e il mondo comincia a
essere rinnovato. «Nel lavoro, grazie
alla luce che dalla risurrezione di
Cristo penetra dentro di noi, troviamo
sempre un barlume della vita nuova,
del nuovo bene, quasi come un
annuncio dei nuovi cieli e di una terra
nuova (cfr. 2 Pt 3, 13; Ap 21, 1), i quali
proprio mediante la fatica del lavoro
vengono partecipati dall’uomo e dal
mondo [...]. Si svela, in questa croce e
fatica, un bene nuovo, il quale prende
inizio dal lavoro stesso»[41].

Insieme con l’obbedienza della Croce
e la gioia della Risurrezione – la
nuova vita soprannaturale –, nel
compimento amorevole della Volontà
di Dio nel lavoro, dev’essere presente
il mandato dell’Ascensione. Abbiamo
ricevuto il mondo in eredità per
incarnare in tutte le realtà temporali



il volere di Dio. Tutto è vostro! Ma
voi siete di Cristo e Cristo è di
Dio[42].

Questa è la tempra dell’amore
redentore di un figlio di Dio, il tono
inconfondibile del suo lavoro. 
Impégnati nei tuoi doveri
professionali per Amore: porta
tutto a buon fine per Amore,
insisto, e potrai sperimentare –
proprio perché ami, anche se devi
assaporare l’amarezza
dell’incomprensione,
dell’ingiustizia, dell’ingratitudine
e perfino dell’insuccesso umano –
le meraviglie che il tuo lavoro
produce. Frutti succosi, semi di
eternità![43].

In unione con il sacrificio della
Messa

Il Sacrificio della Croce, la
Risurrezione e l’Ascensione del
Signore in cielo costituiscono l’unità
del mistero pasquale, il passaggio



dalla vita temporale a quella eterna.
Il suo lavoro a Nazaret è redentore e
santificatore a motivo dell’unità del
mistero pasquale.

Questa realtà si riflette sulla vita dei
figli di Dio grazie alla Santa Messa
che «rende presente non solo il
mistero della passione e della morte
del Salvatore, ma anche il mistero
della risurrezione»[44]. «Questo
sacrificio è talmente decisivo per la
salvezza del genere umano, che Gesù
Cristo l’ha compiuto ed è tornato al
Padre soltanto dopo averci lasciato il
mezzo per parteciparvi come se vi
fossimo stati presenti»[45].

Grazie alla Messa, possiamo fare in
modo che il nostro lavoro sia
impregnato dell’obbedienza fino alla
morte, attraverso la nuova vita della
Risurrezione e attraverso il dominio
che abbiamo su tutte le cose
attraverso la sua Ascensione come
Signore dei cieli e della terra. Non



soltanto offriamo il nostro lavoro
nella Messa, ma possiamo fare del
nostro lavoro una messa. Tutte le
opere degli uomini si fanno come
su un altare, e ognuno di voi, in
quella unione di anime
contemplative che è la vostra
giornata, dice in qualche modo la
sua Messa, che dura ventiquattro
ore, in attesa della Messa
successiva, che durerà altre
ventiquattro ore, e così sino alla
fine della nostra vita[46]. Così
saremo, nel nostro lavoro, un altro
Cristo, lo stesso Cristo[47].

Javier López

 [1] San Josemaría, Colloqui, n. 55.

 [2] Rm 5, 19.

 [3] Fil 2, 8.

 [4] Cfr. Gv 6, 38; Lc 22, 42.

 [5] Eb 10, 7; Sal 40, 8-9.



 [6] Lc 2, 49.

 [7] Lc 2, 51.

 [8] Mc 6, 3. Cfr. Mt 13, 55.

 [9] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 14.

[10] Cfr. Mc 10, 33-34; Lc 12, 49-50.

[11] Lc 9, 23.

[12] Fil 2, 8.

[13] Lc 22, 42.

[14] Gal 2, 19.

[15] Cammino, n. 186.

[16] Ibid., n. 815.

[17] San Josemaría, Colloqui, n. 60.

[18] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 302.

[19] Gal 5, 6.



[20] Lc 2, 14.

[21] Sal 18 (19), 9.

[22] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 47.

[23] Cfr. Gn 2, 15.

[24] Cfr. Gn 3, 19.

[25] San Josemaría, Lettera 6-V-1945,
n. 27, cit. in Ernst Burkhart e Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, vol. III,
Rialp, Madrid 2013, p. 109.

[26] Cammino, n. 277.

[27] San Josemaría, Via Crucis, XI
stazione, punto 5.

[28] Lc 22, 42.

[29] Cfr. Lc 23, 46; Mt 27, 46.

[30] Cfr. Mt 11, 30.



[31] San Josemaría, Amici di Dio, nn.
301-302.

[32] Fil 2, 8.

[33] Ibid. 2, 9.

[34] 1 Pt 3, 22. Cfr. Mt 26, 64; Eb 1, 13;
10, 12.

[35] Gv 1, 14.

[36] Rm 6, 4.

[37] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 8.

[38] Ef 2, 5-6.

[39] Col 3, 1-3.

[40] Cfr. 2 Cor 1, 22; 5, 5; Ef 1, 14.

[41] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981, n. 27.

[42] 1 Cor 3, 22-23.



[43] San Josemaría, Amici di Dio, n.
68.

[44] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003, n.
14.

[45] Ibid, n. 11.

[46] San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 19-III-1968, cit. in Mons.
Javier Echevarría, Lettera Pastorale
1-XI-2009.

[47] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 106.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/croce-e-
risurrezione-nel-lavoro/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/croce-e-risurrezione-nel-lavoro/
https://opusdei.org/it/article/croce-e-risurrezione-nel-lavoro/
https://opusdei.org/it/article/croce-e-risurrezione-nel-lavoro/

	Croce e risurrezione nel lavoro

