
opusdei.org

Contemplazione in
mezzo al mondo

Fra le caratteristiche che mi
sembrano più adatte a
descrivere la figura di
Josemaría Escrivá, il fondatore
dell' Opus Dei ne riprenderò qui
soltanto una: l'unità di vita

12/12/2012

San Josemaría Escrivá. Mi sentirò
profondamente commosso nel
premettere, dal momento della
canonizzazione, l'aggettivo "santo" al
nome di colui cui sulla terra debbo
più che a ogni altro. Di questa santità



di vita il Signore mi ha concesso la
grazia di essere testimone, giorno
dopo giorno, per venticinque anni.

Fra le caratteristiche che mi
sembrano più adatte a descrivere la
figura di Josemaría Escrivá ne
riprenderò qui soltanto una: l'unità
di vita. Con quest'espressione, nel
linguaggio della teologia spirituale si
suole designare l'ideale, già presente
in tanti Padri, dell'incontro di Marta
e Maria, la fusione di azione e
contemplazione, di preghiera e
lavoro (termine che uso qui in senso
ampio, comprendente i doveri sia
professionali che familiari, i rapporti
sociali, gli impegni civili in genere).

L'unità di vita scaturisce dall'azione
dello Spirito Santo nell'anima; non è
quindi un traguardo meramente
umano, il risultato dell'ordine
mentale, di un efficientismo
organizzativo o dello sforzo
personale per giungere a una sorta di



quiete dell'animo. Rappresenta in un
certo modo un sinonimo della santità
e, quindi, è una meta per tutti i
cristiani.

L'Esortazione apostolica Christifideles
laici ne sottolinea l'importanza nel
contesto della santificazione della
vita ordinaria (cfr. n. 17): solo se
vissuti alla luce di tale unità, gli
impegni quotidiani si rivelano come
altrettante occasioni di unione con
Dio; anzi, tali impegni si rivelano
come trasfigurati dalla grazia.
Quando ci lasciamo assorbire dalla
dimensione orizzontale
dell'esistenza, la quotidianità (se non
altro, per i ritmi imposti dalle
incombenze che la scandiscono)
genera dispersione: fretta,
distrazione, urgenza di trovare
soluzioni a problemi tanto pressanti
da non lasciare spazio per altri
pensieri...



Gli obblighi di lavoro tendono a
sottrarre tempo alla presenza in
famiglia; i modelli della società
consumista vorrebbero spegnere la
forza di un ideale che comporta
austerità e sacrificio; le necessità
economiche assorbirebbero di per sé
ogni energia, a danno di altri più alti
doveri. E così il cuore dell'uomo,
esposto a queste formidabili
pressioni, rischia di frantumarsi.
Quando c'è unità di vita, invece, le
tensioni cui siamo quotidianamente
sottoposti si compongono in
armonia.

Vivere accanto a Josemaría Escrivá è
stata per me una costante lezione di
unità di vita: ogni suo gesto, ogni
parola, tutti i progetti che
intraprendeva erano esplicitamente
orientati al Signore. Nascevano dalla
fede, prendevano forma nella
speranza del suo aiuto,
manifestavano il desiderio di
servirlo. In lui si vedeva incarnato il



programma espresso da queste
parole di Cammino: «Diceva
un'anima d'orazione: nelle
intenzioni, Gesù sia il nostro fine;
negli affetti, il nostro Amore; nella
parola, il nostro argomento; nelle
azioni, il nostro modello» (n. 271).
Come nella persona di Gesù si
uniscono l'umano e il divino,
sosteneva Josemaría Escrivá, allo
stesso modo devono unificarsi
esistenzialmente nel cristiano —
chiamato a diventare un altro Cristo,
anzi lo stesso Cristo (alter Christus,
ipse Christus) — i tratti umani e
soprannaturali della propria vita.

Coerenza fra fede ed opere

Oltre alla pratica personale,
un'assidua riflessione lo condusse ad
individuare con grande lucidità le
implicazioni dell'unità di vita. Essa
comporta anzitutto la coerenza fra la
fede e le opere, il pieno rispetto della
legge morale, senza restrizioni né



compromessi, in tutte le situazioni
(familiari, professionali, ecc.) che il
cristiano è chiamato a gestire.
Profondamente consapevole del
valore esemplare di tale coerenza di
fede, il fondatore dell'Opus Dei ci
faceva osservare come da essa in
gran parte dipenda il contributo che
tutti i fedeli debbono rendere
all'edificazione del Regno di Dio sulla
terra. Del resto, proprio in tale
contesto, la Christifideles laici (n. 59)
ricorda la chiarezza con cui il
Concilio richiama i laici a superare
qualsiasi frattura tra fede e condotta,
“facendosi guidare dallo spirito del
Vangelo” nel compimento dei doveri
terreni (Cost. past. Gaudium et spes,
n. 43).

In riferimento a tale caratteristica
dell'unità di vita si può meglio
comprendere l'insistenza con la
quale il Fondatore dell'Opus Dei
spiegava che la prima condizione per
santificare il lavoro è lavorare bene,



cioè non solo con diligenza, ma
soprattutto con senso di giustizia e
carità verso il prossimo (colleghi o
clienti, collaboratori, subordinati o
superiori): «Dobbiamo lavorare
molto sulla terra; e dobbiamo
lavorare bene, perché è proprio il
lavoro quotidiano che va
santificato» (Amici di Dio, n. 202).

Un'attività svolta all'insegna
dell'improvvisazione, della
superficialità, della svogliatezza, non
reca alcun beneficio al bene comune
non solo per la sua sostanziale
vacuità, ma in primo luogo perché
non può venire offerta al Signore.
Questa constatazione ci porta a
compiere un importante passo in
avanti nella nostra riflessione
sull'unità di vita: la ricerca della
perfezione nel lavoro è inseparabile
dalla presenza di una finalità
espressamente soprannaturale. Il
testo citato prosegue così: «Pertanto,
non dimentichiamo mai di compierlo



per Iddio. Se lo realizzassimo per noi
stessi, per orgoglio, produrremmo
soltanto fogliame: né Dio né gli
uomini potrebbero raccogliere da un
albero tanto frondoso un po' di
dolcezza».

Risulta così messo a fuoco il nucleo
più rilevante del nostro argomento:
l'instaurazione di una vera unità fra
le varie sfere della nostra vita si
ottiene quando esse vengono
innalzate, in actu, all'ordine della
grazia, cioè quando sono riferite hic
et nunc a Dio. «Noi cristiani — ha
scritto questo santo sacerdote — non
conduciamo una doppia vita;
manteniamo un'unità di vita
coerente, semplice e forte, nella
quale si fondono e si compenetrano
tutte le nostre azioni» (È Gesù che
passa, n. 126). Non si tratta di una
vaga aspirazione, di un generico
stato d'animo di nostalgia del divino.
Anche per san Josemaría il
raggiungimento di una simile unità



rappresenta «una condizione
essenziale per tutti coloro che
intendono santificarsi nelle
circostanze ordinarie del loro lavoro,
delle loro relazioni famigliari e
sociali. Gesù non ammette la
divisione» (Amici di Dio, n. 165).

Fusione di lavoro, apostolato e
preghiera

«Unire il lavoro professionale con la
lotta ascetica e con la
contemplazione — cosa che può
sembrare impossibile e, invece, è
necessaria per contribuire a
riconciliare il mondo con Dio —, e
trasformare il lavoro ordinario in
strumento di santificazione
personale e di apostolato. Non è forse
questo un ideale nobile e grande, per
il quale vale la pena dare la vita? »
Questo passo, tratto da uno dei primi
scritti del Fondatore dell'Opus Dei,
lascia trasparire l'enorme distanza
che separa la sua visione



dell'esistenza cristiana da concezioni
di sapore intimistico.

Tale distanza mi sembra evidenziata
in particolare dalla sottolineatura
dell'apostolato («riconciliare il
mondo con Dio... ») fra gli elementi
che debbono concorrere
nell'articolarsi costitutivo della vita
cristiana. L'esercizio della
partecipazione attiva alla missione
redentrice di Cristo, propria di
ciascun battezzato e pertanto
intrinseca ad ogni suo atto, non solo
deve coesistere con la preghiera e le
normali occupazioni quotidiane, ma
tende a unificarsi con esse. Forse si
potrebbe sostenere che queste tre
dimensioni, nel loro insieme,
concorrono in qualche modo a
configurare la nozione di secolarità,
caratteristica specifica del ruolo dei
laici nella missione della Chiesa. Tale
nozione non si esaurisce nel
qualificarne la presenza nel mondo
attraverso l'attività professionale.



Nel messaggio di Josemaría Escrivá,
il lavoro — inteso, ripeto in senso
ampio — fa tutt'uno con l'apostolato
(esso offre costanti occasioni di
apostolato personale) e tale simbiosi
viene consolidata dall'esigenza di
combinare entrambe queste realtà —
in ogni loro espressione — con la
lotta ascetica e la preghiera. La
fusione di questi elementi viene
richiesta proprio dall'impegno di
ricerca della santità nell'ordinario.
Insomma, viene richiesta insieme dal
fine (la santità, cui nulla può
rimanere estraneo) e dalle
circostanze (la vita ordinaria) in cui
il comune fedele consuma la propria
esistenza.

Trasformare tutto in preghiera

Su questo punto vorrei soffermarmi,
perché qui sta il fondamento di tutto:
il desiderio operativo di trasformare
ogni attività (così come il vastissimo
mondo degli affetti, dei progetti



vitali, degli interessi che ci proiettano
al di fuori di noi stessi) in incontro
con Dio, in preghiera. Se
quest'intenzione, questo sforzo,
viene meno, allora il lavoro del
cristiano non presenta alcuna qualità
che lo possa distinguere da quello di
chi cerca solo l'efficienza dei risultati
o il freddo compimento del dovere.
Non porta frutti apostolici: «È inutile
che ti affanni in tante opere esteriori
se ti manca Amore. — È come cucire
con un ago senza filo» (Cammino, n.
967). Josemaría Escrivá ci faceva
osservare che bisogna lavorare
sempre con i piedi saldamente
piantati sulla terra, ma con lo
sguardo rivolto al cielo (cfr. Amici di
Dio, n. 75).

Il primato di questa esplicita
intenzionalità soprannaturale
implica l'emergere della dimensione
contemplativa come fattore
veramente determinante nell'azione
del cristiano nel mondo. La verità



suprema del lavoro e dell'apostolato
è data dalla loro risoluzione ultima
nella preghiera. Non solo la loro
fecondità in vista dell'instaurazione
del Regno dipende dal fatto che essi
siano radicati nella preghiera e
sostenuti dalla preghiera (ut cuncta
nostra operatio a Te semper incipiat
et, per Te coepta, finiatur), ma la
struttura stessa dell'agire cristiano fa
sì che essi in ogni loro momento
debbano diventare preghiera. Lavoro
e apostolato sono orazione.

Tutto questo è unità di vita. Ma il
quadro non sarebbe completo se non
rovesciassimo quanto appena visto e
non affermassimo che la preghiera, a
sua volta, è apostolato ed è lavoro.

È apostolato. «L'arma dell'Opus Dei
— ripeteva — non è il lavoro, è la
preghiera» (A. del Portillo, Intervista
sul Fondatore dell'Opus Dei, Milano
1992, p. 45). Quanto pregò nel corso
della sua vita! Quanta perseveranza



nelle sue suppliche al Signore per la
Chiesa, per il Papa, per i Vescovi ed i
sacerdoti di tutto il mondo, per i
religiosi, i seminari, per tutte le
anime. La lettura stessa del giornale
era occasione di una continua
preghiera per i protagonisti — paesi
o persone — delle diverse notizie.
Disseminò di avemarie le strade di
tutta l'Europa. Quando incontrava
qualcuno, per prima cosa aveva
l'abitudine di rivolgere un silenzioso
saluto al suo Angelo Custode... In una
sua omelia leggiamo: «L'apostolato è
amor di Dio che trabocca nel dono di
se stessi agli altri (...). La
sollecitudine apostolica è la
manifestazione esatta, adeguata,
necessaria, della vita interiore.
Quando si assapora l'amore di Dio, si
sente il peso delle anime» (È Gesù che
passa, n. 122). Nella sua preghiera
l'adorazione si intersecava
ininterrottamente con l'invocazione
di aiuto per la salvezza delle anime,
con il ringraziamento per tanti



interventi divini nelle vicende
umane e con la contrizione per
quella che riteneva essere la propria
inedaguatezza.

La preghiera, infine, è lavoro. Ho già
precisato quanto egli fosse lontano
dall'intimismo o dal
sentimentalismo. Ciò si notava
specialmente nella preghiera.
L'orazione non ha nulla a che vedere
con il trasporto di un momento, con
un fugace senso di dolcezza o un
moto di commozione... La fatica e un
certo sforzo sono inseparabili dalla
vita d'orazione. Josemaría Escrivá
era ben consapevole di portarsi
dentro, lui come tutti noi, l'"uomo
vecchio", e si adoperava per far
fronte alle sue suggestioni. Talvolta
riteneva che la sua risposta non era
stata pienamente generosa, e per
ricominciare si rifugiava nella
contrizione, che è quanto di più
confacente c'è alla condizione di
creatura, di chi sa che può e deve



amare sempre di più. Perciò non
cadeva mai nello scoraggiamento
quando toccava con mano — diceva
così — il proprio nulla. E perciò negli
scritti di san Josemaría è sempre
presente, come lo è stato nella sua
vita, il richiamo alla necessità di 
cercare Cristo.

Alcuni ricorderanno quel punto di
Cammino che recita: «Nel regalarti
quella "Storia di Gesù", scrissi come
dedica: "Cerca Cristo, trova Cristo,
ama Cristo". — Sono tre tappe
chiarissime. Hai tentato di vivere,
almeno, la prima?» (n. 382). Oppure,
quel passo di una sua omelia
intitolata Verso la santità: Nello
sforzo di identificarci con Cristo, mi
piace distinguere quattro gradini:
cercarlo, trovarlo, frequentarlo,
amarlo. Forse vi rendete conto di
trovarvi solo nella prima tappa.
Cercatelo con fame, cercatelo in voi
stessi con tutte le vostre forze. Se
agite con tale impegno, oso



garantirvi che lo avete già trovato, e
che avete incominciato a
frequentarlo e ad amarlo, ad avere la
vostra conversazione nei
cieli» (Amici di Dio, n. 300).

Le citazioni potrebbero moltiplicarsi
all'infinito, ma mi pare che quanto
fin qui detto sia sufficiente a
motivare l'idea che l'unità di vita —
come tutto ciò che rispecchia
semplicità, armonia, assenza di
disgregazione — porti in sé un
riflesso del divino, perché Dio è
unità. Perciò in essa può a buon
diritto vedersi un vertice della vita
spirituale. Mi riferisco alla
contemplazione in mezzo al mondo,
che poi rappresenta il punto di
convergenza dell'intero messaggio
spirituale di san Josemaría Escrivá. A
lui chiedo di aiutare tutti noi, in
questi giorni di grazia, a compiere un
deciso passo in avanti verso questo
traguardo di vita interiore.



Supplemento de L'Osservatore
Romano, 6 ottobre 2002

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/contemplazione-
in-mezzo-al-mondo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/contemplazione-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/contemplazione-in-mezzo-al-mondo/
https://opusdei.org/it/article/contemplazione-in-mezzo-al-mondo/

	Contemplazione in mezzo al mondo

