
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (XIII):
Non si ragiona, si
guarda!

L’orazione contemplativa fa
nascere un modo nuovo di
osservare tutto ciò che succede
attorno a noi. È un dono che
soddisfa il nostro desiderio
naturale di unirci a Dio nelle
situazioni più diverse.

18/02/2021

Cerchiamo di pensare quale sia oggi
la terza città più importante del



mondo, dal punto di vista politico ed
economico; ebbene, proprio questo
era Antiochia nei primi secoli,
quando era la capitale di una
provincia romana. Sappiamo che vi
fu coniato il termine «cristiani» (cfr. 
At 11, 26) per i seguaci di Gesù. Il suo
terzo vescovo fu sant’Ignazio, il
quale, condannato a morte durante il
regno di Traiano, fu portato via terra
fino alla costa di Seleucia – l’attuale
zona sud della Turchia – e, poi,
trasferito via mare fino a Roma.

Durante il viaggio la nave fece scalo
in vari porti. In ogni luogo egli
riceveva i cristiani della zona e ne
approfittava per inviare lettere alle
comunità dei seguaci di Gesù: «Scrivo
a tutte le chiese e faccio sapere a tutti
che per mio libero arbitrio muoio per
Dio»[1].Il vescovo sant’Ignazio
sapeva perfettamente che le belve
dell’Anfiteatro Flavio – il Colosseo –
avrebbero determinato la sua fine
qui sulla terra, per cui chiedeva



incessantemente preghiere per avere
il coraggio necessario. Però in diversi
passaggi delle sue lettere avvertiamo
traccia della profondità della sua
anima, del suo desiderio di unirsi
definitivamente a Dio: «Non c’è in me
alcun fuoco di aneliti materiali, ma
soltanto acqua viva che parla in me
dicendomi: Vieni al Padre»[2].

Una pianta con le radici in cielo

Quel sussurro interiore di
sant’Ignazio di Antiochia – Vieni al
Padre! –, che probabilmente ispirava
la sua vita di pietà e la sua vita
sacramentale, è in realtà una
maturazione soprannaturale del
desiderio naturale che tutti noi
abbiamo di unirci a Dio. Già i filosofi
greci dell’antichità avevano
identificato nel più intimo del nostro
essere una nostalgia per tutto ciò che
è divino, una nostalgia della nostra
vera patria, «come se fossimo una
pianta non terrestre, ma celeste»[3].



Anche Benedetto XVI, nella prima
udienza della sua catechesi
sull’orazione, ha voluto rivolgere uno
sguardo indietro, all’Antico Egitto,
alla Mesopotamia, ai filosofi e ai
drammaturghi greci e agli scrittori
romani; tutte le culture del passato
sono una testimonianza del desiderio
di Dio: «L’uomo “digitale” come
quello delle caverne, cerca
nell’esperienza religiosa le vie per
superare la sua finitezza e per
assicurare la sua precaria avventura
terrena [...]. L’uomo porta in sé una
sete di infinito, una nostalgia di
eternità, una ricerca di bellezza, un
desiderio di amore, un bisogno di
luce e di verità, che lo spingono verso
l’Assoluto»[4].

Si suol dire che uno dei problemi più
comuni di questa precaria avventura
terrena della nostra epoca sia la
frammentazione interiore, anche a
volte prodotta inconsciamente:
constatiamo un contrasto tra ciò che



vogliamo e ciò che facciamo,
vediamo in noi degli aspetti che non
si armonizzano tra di loro, non
costruiamo la vicenda della nostra
vita come un filo continuo con il
nostro passato e il nostro futuro, non
vediamo come possano andare
d’accordo molte idee che abbiamo
man mano acquisito o i sentimenti
che proviamo... Qua e là forse
moltiplichiamo le versioni di noi
stessi.

Certe volte non riusciamo neppure a
concentrare la nostra attenzione
esclusivamente in una sola attività.
In tutti questi ambiti vorremmo
riscontrare una unità, che però a
quanto pare non possiamo
fabbricare come tante altre cose.
«Non è forse un segno dei tempi che
si registri oggi, nel mondo,
nonostante gli ampi processi di
secolarizzazione, una diffusa
esigenza di spiritualità, che in gran
parte si esprime proprio in un



rinnovato bisogno di preghiera?»[5],
si domandava san Giovanni Paolo II
all’inizio di questo millennio. In
verità notiamo che nascono molte
iniziative, presenziali o attraverso
Internet, dirette a valorizzare la
nostra capacità di silenzio esteriore e
interiore, di ascolto, di
concentrazione, di armonia tra il
nostro corpo e il nostro spirito. Tutto
questo, logicamente, può darci una
certa tranquillità naturale.

Però l’orazione cristiana ci dà una
tranquillità che non è semplicemente
un equilibrio transitorio, ma è frutto
di una percezione unitaria della vita
che nasce dalla relazione intima con
Dio; l’orazione cristiana, essendo un
dono, fa crescere in noi una nuova
visione della realtà che unisce ogni
cosa in lui. «È un atteggiamento
interiore, prima che una serie di
pratiche e formule, un modo di
essere di fronte a Dio prima che il
compiere atti di culto o il



pronunciare parole»[6].
Naturalmente, questa disposizione
interiore, questo modo di stare di
fronte al Signore, non nasce dalla
sera alla mattina, né arriva senza che
prima ci siamo disposti
adeguatamente perché Dio ce la
possa concedere: è dono, ma è anche
compito.

Gli occhi di un’anima che pensa
all’eternità

In un determinato momento
dell’omelia Verso la santità,
pronunciata alla fine del 1967, san
Josemaría descrive brevemente
l’itinerario di una vita di orazione[7].
Si comincia a pregare – ci dice – con
preghiere semplici, brevi, magari
imparate nell’infanzia; poi si fa
strada l’amicizia con Gesù;
impariamo a “introdurci” nella sua
passione, morte e risurrezione, e
vogliamo far nostra la sua dottrina;
successivamente il cuore sente il



bisogno di distinguere e di entrare in
rapporto con le tre persone divine,
finché un po’ per volta questo non
riempie la sua giornata. Ed è a questo
punto che il fondatore dell’Opus Dei
descrive la tappa che riguarda la vita
contemplativa: arriva il momento in
cui «ci lasciamo portare da questa
corrente generosa e chiara di fresche
acque che zampillano nella vita
eterna. Le parole vengono meno, la
lingua non riesce ad esprimersi;
anche l’intelletto si acquieta. Non si
ragiona, si guarda!»[8]. Allora,
trovandoci in un punto di questo
itinerario, possiamo domandarci: che
rapporto ha l’orazione con la vita
eterna? In che senso l’orazione
arriva ad essere uno sguardo invece
di essere composta di parole?

Con l’orazione noi speriamo di
riuscire a vedere le cose, qui e ora,
così come le vede Dio; a cogliere
quello che succede attorno a noi con
una semplice intuizione che proviene



dall’amore[9]. Questo è il suo frutto
più grande e per questo diciamo che
ci trasforma. Non ci aiuta solamente
a cambiare certi atteggiamenti o a
superare certi difetti; l’orazione
cristiana è diretta, soprattutto, a
unirci con Dio, uniformando così un
po’ per volta il nostro sguardo allo
sguardo divino, cominciando già qui
sulla terra; in certo qual modo,
cerchiamo di adeguare i nostri occhi
alla sua luce. Questa relazione di
amore con Dio – che impariamo e
realizziamo in Gesù – non è
semplicemente qualcosa che 
facciamo, ma ci cambia in ciò che 
siamo.

Questa trasformazione personale
porta una serie di conseguenze nella
nostra maniera di interagire con la
realtà, che possono essere anche
molto pratiche. Perfezionare in noi,
con l’aiuto di Dio, questo sguardo
soprannaturale ci porta, per esempio,
a percepire il bene che c’è in ogni



cosa creata, anche là dove noi
pensiamo che sia assente, perché
nulla sfugge al suo piano d’amore,
che è sempre più forte. Ci porta a
valutare in una maniera nuova la
libertà degli altri, a rinunciare alla
tentazione di decidere per loro, come
se dalle nostre azioni dipendesse il
destino di tutto. Inoltre
comprendiamo meglio che l’agire
divino ha i suoi processi e i suoi
tempi, che non dobbiamo né
possiamo controllare.

L’orazione contemplativa ci permette
di non essere ossessionati dall’idea di
voler risolvere i problemi
immediatamente, ma di disporci
meglio a scoprire la luce in tutto ciò
che ci accade, anche nelle ferite e
nelle debolezze del nostro mondo.
Fare in modo di vedere con gli occhi
di Dio ci libera da uno scontro
violento con la realtà e con le
persone, perché cerchiamo di
entrare in sintonia con il suo amore



onnipotente, più che ostacolarlo con i
nostri interventi maldestri. San
Tommaso d’Aquino afferma che «la
contemplazione sarà perfetta nella
vita futura, quando vedremo Dio
faccia a faccia (1 Cor 13, 12), per cui
saremo perfettamente felici»[10]; il
potere dell’orazione sta nel fatto che
possiamo partecipare alla visione di
Dio già qui sulla terra, anche se sarà
sempre «come in uno specchio» (1
Cor 13, 12).

Nel 1972, durante una riunione in
Portogallo, uno dei presenti
domandò a san Josemaría in che
modo è possibile affrontare
cristianamente i problemi
quotidiani. Fra le altre cose, il
fondatore dell’Opus Dei fece notare
che la vita di orazione aiuta a
guardare le cose in una maniera
diversa da come lo faremmo senza
questa unione intima con Dio:
«Adottiamo un criterio diverso;
vediamo le cose con gli occhi di



un’anima che sta pensando
all’eternità e all’amore di Dio,
anch’esso eterno»[11]. In altre
occasioni aveva detto anche che la
maniera di essere felici in cielo è
molto legata alla maniera di essere
felici sulla terra[12]. Un teologo
bizantino del XIV secolo aveva scritto
qualcosa di simile: «Non solo ci è
concesso di disporci e prepararci alla
Vita; ci è permesso di viverla e agire
sin da ora in conformità ad essa»[13].

Calma... Pace... Vita intensa

Quando il Catechismo della Chiesa
Cattolica comincia a trattare della
preghiera, ci sorprende con una
domanda che ha la funzione di un
esame di coscienza permanente: «Da
dove noi partiamo pregando?
Dall’altezza del nostro orgoglio e
della nostra volontà o “dal
profondo” (Sal 130, 1) di un cuore
umile e contrito?». Poi,
immediatamente, passa a ricordarci



il presupposto fondamentale per
pregare: «L’umiltà è il fondamento
della preghiera»[14]. In realtà, lo
sguardo di eternità che genera in noi
la preghiera contemplativa, può
crescere soltanto sul terreno fertile
dell’umiltà, in un clima di apertura
verso le soluzioni di Dio, al posto
delle ricette unicamente nostre.

Alcune volte una eccessiva fiducia
nella nostra intelligenza e nella
nostra programmazione può far sì
che, in pratica, arriviamo a vivere
quasi come se Dio non esistesse.
Abbiamo sempre bisogno di una
nuova umiltà di fronte alla realtà, di
fronte alle persone, di fronte alla
storia, in modo che sia un terreno
fecondo per l’azione di Dio. Papa
Francesco, durante la sua catechesi
sulla preghiera, fissava l’attenzione
sull’esperienza del re Davide: «Il
mondo che si presenta ai suoi occhi
non è una scena muta: il suo sguardo
coglie, dietro il dipanarsi delle cose,



un mistero più grande. La preghiera
nasce proprio da lì: dalla
convinzione che la vita non è
qualcosa che ci scivola addosso, ma
un mistero stupefacente»[15].

Allora, nel partecipare dello sguardo
che la contemplazione in mezzo al
mondo ci offre, appagheremo, per
quanto possibile, i nostri aneliti di
unità: con Dio, con gli altri, in noi
stessi. Ci sorprenderemo a lavorare
indefessamente per il bene degli altri
e della Chiesa, vedendo che i nostri
talenti fioriscono «come albero
piantato lungo corsi d’acqua, che dà
frutto a suo tempo» (Sal 1, 3).
Gusteremo un po’ di quell’armonia
alla quale siamo destinati. Godremo
di quella quiete che non troviamo in
nessun altro modo. «Galoppare,
galoppare!... Fare, fare!... Febbre,
follia di movimento... [...]. È che
lavorano puntando solo al momento
attuale: “sono” sempre “al presente”.
Tu..., tu devi vedere le cose con



visione d’eternità, “mettendo al
presente” il termine finale e il
passato... Calma. – Pace. – Vita
intensa dentro di te»[16].

Andrés Cárdenas Matute

[1] Sant’Ignazio di Antiochia, Lettera
ai Romani, n. 4.

[2] Ibid., n. 7.

[3] Platone, Timeo, 90a.

[4] Benedetto XVI, Udienza, 11-
V-2011.

[5] San Giovanni Paolo II, Lettera
apostolica Novo Millennio Ineunte, n.
33.

[6] Benedetto XVI, Udienza, 11-
V-2011.



[7] Cfr. san Josemaría, Amici di Dio, n.
306.

[8] Ibid., n. 307.

[9] È il concetto tomista della
contemplazione come «simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens».

[10] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, II-II, c. 180, a. 4.

[11] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 4-XI-1972.

[12] Cfr. san Josemaría, Forgia, n.
1005.

[13] Nicolás Cabasilas, La vita in
Cristo, UTET, Torino, 1960, p. 89.

[14] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2559.

[15] Papa Francesco, Udienza, 24-
VI-2020.



[16] San Josemaría, Cammino, n. 837.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-xiii-non-si-ragiona-guarda/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-xiii-non-si-ragiona-guarda/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-xiii-non-si-ragiona-guarda/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-xiii-non-si-ragiona-guarda/

	​Conoscerlo e conoscerti (XIII): Non si ragiona, si guarda!

