
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (VII): Alla
ricerca della
connessione

Le parole che utilizzava san
Josemaría all’inizio e alla fine
della sua orazione personale
possono servire anche a noi
come guida per la nostra
preghiera.

05/06/2020

Nel secolo scorso si è molto parlato
della esistenza di un telefono rosso
che metteva in comunicazione i capi



di due grandi potenze mondiali,
benché si trovassero a migliaia di
chilometri di distanza. L’idea che
persone tanto lontane potessero
parlare direttamente causò molta
sorpresa. Tuttavia allora non erano
immaginabili i dispositivi mobili che
oggi conosciamo. Riferendosi a quel
dispositivo, nel 1972 san Josemaría
disse che noi abbiamo «un filo
diretto con Dio nostro Signore, molto
più diretto [...]. È tanto buono, che è
sempre disponibile, che non ci fa fare
anticamera»[1].

Sappiamo per fede che il Signore è
sempre all’altro capo della linea.
Eppure, quante volte abbiamo avuto
difficoltà nell’ascoltarlo o nell’essere
puntuali ai tempi che avevamo
previsto per l’orazione! Alcune
persone affermano: «non riesco a
collegarmi con Dio». È un’esperienza
dolorosa che può indurre ad
abbandonare l’orazione.
Probabilmente sarà capitato anche a



noi. A volte, pur impegnandoci
molto, anche avendola fatta per anni,
persiste la sensazione di non saper
parlare con Dio: pur essendo sicuri di
avere un filo diretto con lui, non
riusciamo a superare il monologo
interiore, non raggiungiamo
quell’intimità alla quale tanto
aneliamo.

Papa Francesco ci invita a
«mantenere la “connessione” con
Gesù, essere “in linea” con Lui [...].
Così come ti preoccupi di non
perdere la connessione a Internet,
assicurati che sia attiva la tua
connessione con il Signore, e questo
significa non interrompere il dialogo,
ascoltarlo, raccontargli le tue
cose»[2]. Come rimanere svegli
all’altro capo della linea? Che cosa
possiamo fare perché la nostra
orazione sia un dialogo a due? Qual è
la via per continuare, con il passare
degli anni, ad aumentare l’intimità
con il Signore?



Testo scritto da san Josemaría, dove si
legge: “Preghiera preparatoria.
Signore mio e Dio mio, credo
fermamente che sei qui, che mi vedi,
che mi ascolti. Ti adoro con profonda
riverenza. Ti chiedo perdono dei miei
peccati e grazia per fare con frutto
questa orazione. Madre mia
immacolata, san Giuseppe padre e
signore mio, Angelo mio custode,
intercedete per me”

Li guarda dalla riva

Dopo la Risurrezione i discepoli si
trasferiscono in Galilea, secondo
l’indicazione data dal Signore alle
sante donne: «Là mi vedranno» (Mt
28, 10). È quasi l’alba. Pietro e
Giovanni, insieme ad altri cinque,
remano verso terra dopo una notte
di pesca infruttuosa. Gesù li guarda
dalla riva (cfr. Gv 21, 4). In modo
simile a ciò che accade in questo
racconto, quando cominciamo a
pregare ci mettiamo alla presenza di



Gesù, sapendo che egli ci sta
guardando; ci osserva dalla riva in
atteggiamento di attesa e di ascolto.
Immaginare che lo sguardo del
Signore si posi su di noi ci aiuterà
durante tutta l’orazione. Anche noi
vogliamo guardarlo: «Che io ti veda;
qui sta il nucleo della preghiera»[3].
In effetti, all’origine del dialogo con
Dio c’è un incrocio di sguardi fra due
persone che si amano: «Guardare Dio
e lasciarsi guardare da Dio: questo è
pregare»[4].

Ma abbiamo anche voglia di
ascoltare le sue parole, di accorgerci
di quanto ci ama e di sapere ciò che
desidera. I discepoli non avevano
pescato nulla; però Gesù rivolge loro
la parola, dà loro alcune istruzioni
perché non rimangano a mani vuote:
«Gettate le reti dalla parte destra
della barca e troverete» (Gv 21, 6). Le
buone conversazioni dipendono
molte volte dalla sintonia che si
stabilisce con le prime parole. Nello



stesso modo, i primi minuti di
orazione sono importanti perché
costituiscono un modello per i
rimanenti. Impegnarsi nel
cominciare la conversazione ci
aiuterà a mantenere vivo con
maggiore facilità il dialogo
successivo.

Fino a quel momento quelli che si
trovavano nella barca dubitavano.
Quando videro le reti piene di pesci,
quando si resero conto di essere
entrati in quel dialogo con Gesù che
era stato più efficace di tante ore di
sforzi solitari, Giovanni dice a Pietro:
«È il Signore!» (Gv 21, 7). Questa
certezza è già un inizio di preghiera:
il Signore è qui, accanto a noi, sia che
stiamo davanti al tabernacolo che in
qualsiasi altro luogo.

Come lo Spirito Santo ci permette

Trascinando la barca, appesantita
dalle reti piene, i discepoli
raggiungono la riva. Vi trovano una



inattesa colazione a base di pane e
pesce alla brace. Sedutisi attorno al
fuoco, mangiano in silenzio. Nessuno
«osava domandargli: “Chi sei?”,
poiché sapevano bene che era il
Signore» (Gv 21, 12). Il peso della
conversazione ricade su Gesù.
Sicuramente, la chiave nell’orazione
è lasciar fare a Dio, a parte l’impegno
del proprio cuore. Quando fu chiesto
a san Giovanni Paolo II com’era la
sua orazione, rispose: «Bisognerebbe
chiederlo allo Spirito Santo! Il Papa
prega come lo Spirito Santo gli
permette di pregare»[5]. L’elemento
più importante è il tu, perché è Dio
che prende l’iniziativa.

Dopo esserci messi alla presenza di
Dio, è necessario smorzare ogni
rumore e cercare un silenzio
interiore che comporta un certo
impegno. Così sarà più facile
ascoltare la voce di Gesù che ci
domanda: «Figlioli, non avete nulla
da mangiare?» (Gv 21, 5); e che ci dà



questa indicazione: «Portate un po’
di pesce» (Gv 21, 10); o che ci chiede
amabilmente: «Seguimi» (Gv 21, 19).
Il Catechismo della Chiesa suggerisce
che è necessario un combattimento
per poterci scollegare (dagli eventi) e 
collegare (con il Signore) e così
parlare con Dio nella solitudine del
nostro cuore[6]. I santi hanno
ripetuto spesso questo consiglio:
«Lascia per un momento le tue
occupazioni abituali; entra per un
istante in te stesso, lontano dal
tumulto dei tuoi pensieri. Manda via
le preoccupazioni opprimenti;
allontana da te tutto ciò che ti turba
[...]. Entra nell’ospitalità della tua
anima; escludi tutto, eccetto Dio e ciò
che ti possa aiutare a cercarlo; così,
chiuse tutte le porte, vai dietro a Lui.
E dunque, anima mia, di’ a Dio: “Il
tuo volto, Signore, io cerco; voglio
vedere il tuo volto” (Sal 27, 8)»[7].

Non sarà sempre semplice, perché il
lavoro e le preoccupazioni



attraggono fortemente la nostra
memoria e la nostra immaginazione,
e possono riempire la nostra
interiorità. Non c’è dubbio che non
esiste una bacchetta magica, perché
di solito le distrazioni sono
inevitabili ed è difficile mantenere
un’attenzione continua. San
Josemaría consigliava di
trasformarle in tema di
conversazione con Gesù,
approfittandone «per pregare per
l’oggetto della distrazione, per quelle
persone, lasciando poi agire il
Signore, che trae sempre ciò che
vuole da ogni fiore»[8]. È anche un
aiuto efficace trovare buoni momenti
e luoghi propizi; anche se si può
pregare dappertutto, non tutte le
circostanze favoriscono il dialogo né
esprimono il desiderio sincero di
pregare.

La preghiera introduttiva: la
connessione



Con l’obiettivo di facilitare la 
connessione, san Josemaría
raccomandava una preghiera
introduttiva che egli era solito
utilizzare[9]. Con queste parole ci
insegna a cominciare con un atto di
fede e con una disposizione umile:
«Credo che sei qui», «ti adoro con
profonda riverenza». È
semplicemente una maniera di dire a
Gesù: «Sono venuto a stare con te,
voglio parlarti e vorrei che anche tu
mi parlassi; ti dedico questi minuti
con la speranza che questo incontro
mi aiuti a unirmi di più alla tua
volontà».

Quando diciamo «credo
fermamente», stiamo dicendo una
cosa vera, ma anche un desiderio;
chiediamo al Signore di aumentarci
la fede, perché sappiamo che «è la
fede a dare le ali alla preghiera»[10].
Questo atto di fede ci porta
immediatamente all’adorazione con
la quale riconosciamo, da una parte,



la sua grandezza e, nello stesso
tempo, gli comunichiamo la
decisione di abbandonarci nelle sue
mani. Subito dopo riconosciamo le
nostre debolezze chiedendo perdono
e grazia, perché «l’umiltà è il
fondamento della preghiera»[11].
Sappiamo di essere piccoli a
confronto della sua grandezza, e
privi di risorse personali. La
preghiera è un dono gratuito che
l’uomo deve chiedere come un
mendicante. Perciò san Josemaría
concludeva che «la preghiera è
l’umiltà dell’uomo che riconosce la
sua profonda miseria»[12].

Credere, adorare, domandare
perdono e chiedere aiuto: quattro
movimenti del cuore che ci
permettono una buona connessione.
Ci può essere di aiuto la ripetizione
serena di questa preghiera
introduttiva, se la gustiamo parola
per parola. Forse converrà ripeterla
diverse volte, fino a quando la nostra



attenzione non resta concentrata sul
Signore. Può esserci utile anche
costruire una preghiera introduttiva
più personale e impiegarla quando
saremo più aridi o svagati. In
generale, se siamo distratti o
abbiamo la mente vuota, ripetere con
calma una preghiera vocale (il
Padrenostro o quella che ci viene in
mente al momento) è vantaggioso
per fissare l’attenzione e rasserenare
l’anima: una, due, tre volte,
staccando le parole o cambiandone
alcune.

Un fuoco acceso: il dialogo

Questa connessione iniziale precede
il nucleo dell’orazione, quel «dialogo
con Dio, cuore a cuore, in cui
interviene tutta l’anima:
l’intelligenza e l’immaginazione, la
memoria e la volontà»[13]. Se
ritorniamo all’alba di quel giorno nel
quale i discepoli erano ancora
esterrefatti per la pesca miracolosa,



Gesù accende un fuoco per cuocere
ciò che ha preparato. Possiamo
immaginare come lo avrà fatto,
evitando i rischi che comporta
accendere un fuoco. Nello stesso
modo, se equipariamo l’orazione a
un piccolo fuoco che vogliamo veder
aumentare, prima di tutto dobbiamo
trovare il combustibile adatto.

Il combustibile che alimenta il fuoco
è di solito l’insieme di attività che
abbiamo tra le mani e la nostra
situazione personale: l’argomento del
dialogo è la nostra vita. Le nostre
gioie, le nostre tristezze e le nostre
preoccupazioni sono il miglior
riassunto di ciò che abbiamo nel
cuore. Con parole semplici la nostra
conversazione deve essere adattata
al terreno della vicenda quotidiana,
come possiamo immaginare sia
accaduto durante la colazione
pasquale. Inoltre, non poche volte,
comincerà con un: «Signore, non
so...»[14]. Nello stesso tempo,



l’orazione cristiana non si limita ad
aprire a Dio la propria intimità, in
quanto alimentiamo in un modo
particolare la fiamma con la vita
stessa di Cristo. Parliamo con Dio
anche di lui, del suo passaggio sulla
terra, della sua voglia di redenzione.
Insieme a tutto questo, dato che ci
sentiamo responsabili dei nostri
fratelli, «il cristiano non lascia il
mondo fuori dalla porta della sua
camera, ma porta nel cuore le
persone e le situazioni, i problemi,
tante cose»[15].

A questo punto, ognuno cercherà i
modi di pregare che lo aiutano di
più. Non esistono regole fisse. Non
c’è dubbio che seguire un certo
metodo ci permette di sapere che
cosa fare finché sperimentiamo
l’iniziativa di Dio. Per esempio,
alcune persone hanno bisogno di un
programma flessibile di orazione
durante la settimana. Alle volte
scrivere quello che diciamo offre



molti vantaggi per non distrarci.
L’orazione sarà in un certo modo nei
periodi di lavoro intenso e in un altro
modo nei periodi più tranquilli;
inoltre sarà adattata al tempo
liturgico nel quale si trova la Chiesa.
Sono molte le strade che ci si aprono:
tuffarci nella contemplazione del
Vangelo cercando l’Umanità
Santissima del Signore o meditare un
argomento aiutati da un buon libro,
consapevoli che la lettura favorisce
l’esame; ci saranno giorni di
maggiori richieste, lodi o adorazione;
recitare con calma alcune
giaculatorie è un buon metodo per i
momenti di agitazione interiore;
altre volte staremo in silenzio,
sapendo di essere guardati da Cristo
o da Maria. Alla fine, qualunque sia
la via per la quale lo Spirito Santo ci
ha portati, tutto ci conduce a
«conoscerlo e conoscerti»[16].

Il vento e il fogliame



A parte il buon combustibile, ci
conviene tener conto degli ostacoli
che possiamo incontrare per
mantenere viva la fiamma: il vento
dell’immaginazione che tenta di
spegnere la debole fiamma iniziale e
il fogliame umido delle piccole
miserie che faremo in modo di
bruciare.

L’immaginazione ha sicuramente un
ruolo importante nel dialogo e
dovremo contare su di essa
specialmente quando contempliamo
la vita del Signore; però, nello stesso
tempo, è la pazza di casa, quella che
suole essere la protagonista del
nostro mondo fantastico. Avere una
fantasia troppo sciolta e senza
controllo è fonte di dispersione. Ed
ecco, dunque, la necessità di
respingere gli attacchi del vento che
vuole spegnere il fuoco e,
contemporaneamente, stimolare ciò
che aiuta a tenerlo vivo. C’è un
particolare significativo nell’incontro



del Risorto con i suoi discepoli sulla
riva del lago di Tiberiade. Soltanto
uno di loro è stato sul Calvario, san
Giovanni, ed è proprio lui che si
accorge del Signore. Il contatto con la
croce ha purificato il suo sguardo: è
diventato più fine e capace di
indovinare. Il dolore spiana il
cammino dell’orazione; la
mortificazione interiore porta
l’immaginazione a ravvivare la
fiamma, evitando che si trasformi in
un vento senza controllo che la
soffochi.

Infine, dobbiamo tener conto
dell’umidità del fogliame. Nel nostro
intimo c’è un sottobosco di cattivi
ricordi, di piccoli rancori, di
suscettibilità, di invidie, di confronti,
di sensualità e di brama di successo
che ci fanno centrare su noi stessi.
L’orazione ci porta proprio nella
direzione contraria: a dimenticarci
dell’io con l’obiettivo di centrarci in
Lui. Abbiamo bisogno che questo



fondo affettivo prenda aria nella
nostra orazione, portando questa
umidità alla luce, esponendola al sole
che è Dio, dicendo: «Guarda questo, e
questo, le tante cose cattive che lascio
davanti a te, Signore: purifica tutto».
Allora gli chiederemo aiuto per
perdonare, dimenticare, rallegrarci
del bene altrui; per vedere il lato
positivo delle cose, rifiutare le
tentazioni o apprezzare le
umiliazioni. In tal modo evaporerà
quell’umidità che potrebbe rendere
difficile la nostra conversazione con
Dio.

Un desiderio che continua

Connessione, dialogo e bilancio. Il
tratto finale dell’orazione è il
momento per tirare le somme, per
sapere che cosa portiamo via. Questo
induceva san Josemaría a pensare ai
«propositi, affetti e ispirazioni»[17].
Dopo il dialogo con Dio si fa strada
spontaneamente il desiderio di



migliorare, di compiere la sua
volontà. Questo desiderio, diceva
sant’Agostino, è già una buona
preghiera: finché continuerai a
desiderare, continuerai a
pregare[18]. Alcune volte queste
intenzioni si tradurranno in
propositi, che spesso saranno
concreti e pratici. In ogni caso
l’orazione serve da slancio per vivere
alla presenza di Dio le ore successive.
Gli affetti potranno essere stati
presenti con maggiore o minore
vivacità; non sempre sono
importanti, benché, se non ci fossero
gli affetti, dovremmo domandarci
dove mettiamo abitualmente il
cuore. Naturalmente, non si tratta
necessariamente di emozioni
sensibili, perché gli affetti possono
anche essere suscitati dai sereni
desideri della volontà, come quando
uno vuole amare.

Le ispirazioni sono luci di Dio che
sarà bene apprezzare, perché ci



aiuteranno molto nelle orazioni
future. Dopo qualche tempo, possono
essere un buon combustibile che
tenga desta l’anima nei momenti di
maggiore aridità, nei quali siamo
poco lucidi o apatici. Anche se
quando intravediamo queste
ispirazioni siamo convinti che non le
dimenticheremo mai, in realtà il
tempo logora la memoria. Per questo
conviene prenderne nota a caldo,
quando siamo in grado di scriverle
con una vivezza straordinaria:
«Quelle parole, che ti hanno colpito
durante l’orazione, incidile nella
memoria e recitale lentamente, più
volte, durante la giornata»[19].

Non dimentichiamo mai l’aiuto che ci
offrono gli alleati del cielo. Quando ci
sentiamo deboli ricorriamo a coloro
che sono più vicini a Dio. Lo potremo
fare o all’inizio o alla fine, e anche
tutte le volte che noteremo la
difficoltà di tenere viva la fiamma.
Particolarmente presente sarà la



Madonna, il suo sposo Giuseppe e
l’angelo custode che ci «porterà sante
ispirazioni»[20].

José Manuel Antuña

[1] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 8-XI-1972.

[2] Papa Francesco, Es. ap. Christus
vivit, n. 158.

[3] Benedetto XVI, Udienza, 4-V-2011.

[4] Papa Francesco, Udienza, 13-
II-2019.

[5] San Giovanni Paolo II, Varcare la
soglia della speranza, Arnoldo
Mondadori Editore, Milano 1995.

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2725.

[7] Sant’Anselmo, Proslogion, cap. 1.



[8] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 21-II-1971.

[9] La preghiera è la seguente:
«Signore mio e Dio mio, credo
fermamente che sei qui, che mi vedi,
che mi ascolti. Ti adoro con profonda
riverenza. Ti chiedo perdono dei
miei peccati e grazia per fare con
frutto questa orazione. Madre mia
immacolata, san Giuseppe, padre e
signore mio, Angelo mio custode,
intercedete per me».

[10] San Giovanni Climaco, La scala
del Paradiso, gradino 28.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2559.

[12] San Josemaría, Solco, n. 259.

[13] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 119.

[14] San Josemaría, Amici di Dio, n.
244.



[15] Papa Francesco, Udienza, 13-
II-2019.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 91.

[17] La preghiera finale completa che
san Josemaría raccomandava è: «Ti
ringrazio, mio Dio, dei buoni
propositi, affetti e ispirazioni che mi
hai comunicato in questa orazione.
Ti chiedo aiuto per metterli in
pratica. Madre mia immacolata, san
Giuseppe padre e signore mio,
Angelo mio custode, intercedete per
me».

[18] Cfr. sant’Agostino, Enarrat. in Ps.
37, 14.

[19] San Josemaría, Cammino, n. 103.

[20] San Josemaría, Cammino, n. 567.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-vii-alla-ricerca-della-con/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-vii-alla-ricerca-della-con/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-vii-alla-ricerca-della-con/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-vii-alla-ricerca-della-con/

	Conoscerlo e conoscerti (VII): Alla ricerca della connessione

