
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (IX): Non
temere, perché io
sono con te

Durante la nostra vita di
orazione compariranno anche
alcune difficoltà o dubbi. Molti
sono i motivi per pensare che in
quei momenti Dio ci è
particolarmente vicino.

11/09/2020

Più o meno sei secoli prima della
nascita di Gesù il popolo israelita era
dominato da Babilonia. Molti erano



stati portati prigionieri in terra
straniera. Le promesse antiche
sembravano svanire. La tentazione
di pensare che tutto era stato un
inganno era più che mai vicina. In
questo contesto nascono alcuni testi
profetici sulla liberazione del popolo
e specialmente alcuni oracoli di una
spiritualità molto profonda, nei quali
Dio ci mostra la sua vicinanza in ogni
momento. «Non temere», ripete
continuamente: «Se dovrai
attraversare le acque, sarò con te, i
fiumi non ti sommergeranno; se
dovrai passare in mezzo al fuoco,
non ti scotterai, la fiamma non ti
potrà bruciare» (Is 43, 1-2). E più
avanti continua: «Non temere,
perché io sono con te [...]. Fa’ tornare
i miei figli da lontano e le mie figlie
dall’estremità della terra» (Is 43, 5-6).

Un ritornello continuo

Nel Nuovo Testamento,
naturalmente, non scompare questa



chiamata a confidare in Dio, non
cessa questa consolazione fra le tante
preoccupazioni della vita. Qualche
volta il Signore si serve dei suoi
angeli, come quando si rivolge a
Zaccaria, marito di santa Elisabetta,
il giorno in cui entrò a offrire
incenso nel tempio; erano ormai una
coppia anziana e fino a quel
momento non avevano potuto avere
figli. «Non temere, Zaccaria, la tua
preghiera è stata esaudita» (Lc 1, 13),
gli dice l’angelo. I messaggeri di Dio
avevano portato un annuncio simile
sia a san Giuseppe quando non
sapeva se ricevere o no Maria nella
sua casa (cfr. Mt 1, 20), sia ai pastori
quando si riempirono di grande
timore al sapere che Dio voleva che
fossero i primi ad adorare il bambino
Gesù appena nato (cfr. Lc 2, 10).
Questo e molti altri episodi sono una
dimostrazione che il Signore vuole
essere sempre con noi nel momento
delle decisioni importanti della
nostra esistenza.



Ma non solo i profeti e gli angeli sono
i portatori di questo «non temere».
Quando Dio stesso si fece uomo, fu
lui che continuò personalmente con
questo ritornello in mezzo alle
vicende della vita di coloro che gli
stavano attorno. Con quelle stesse
parole, per esempio, Gesù invita i
suoi ascoltatori a non lasciarsi
invadere dall’incertezza del cibo o
del vestito, ma a preoccuparsi
soprattutto della loro anima (cfr. Mt
10, 31); inoltre Cristo vuole portare
pace al capo della sinagoga che aveva
perduto la figlia ma non aveva
perduto la fede (cfr. Mt 5, 36),
rasserenare i suoi apostoli quando,
dopo una notte di tempesta, lo
vedono avvicinarsi camminando
sulle acque (cfr. Gv 6, 19) o
tranquillizzare i tre – Pietro,
Giovanni e Giacomo – che hanno
visto la sua gloria sul Tabor (cfr. Mt
17, 7). Dio cerca sempre di superare
questo timore, in modo naturale, nei



casi di una manifestazione ordinaria
o straordinaria delle sue azioni.

Anche san Josemaría notava questa
reazione divina nel ricordare un
avvenimento speciale nella sua vita
interiore. Precisamente quando un
giorno d’estate del 1931, mentre
celebrava la santa Messa, comprese
in un modo straordinariamente
chiaro che sono gli uomini e le donne
normali quelli che innalzeranno la
croce di Cristo su tutte le attività
umane. «Ordinariamente, davanti al
soprannaturale, sono preso dal
timore. Poi viene il non temere, sono
Io!»[1]. Questo timore non appare
solamente nei casi di azioni
particolari della grazia come questo;
si presenta anche, in maniere
diverse, nella vita cristiana
ordinaria: per esempio, quando Dio
ci fa intravedere la grandezza del suo
amore e della sua misericordia,
quando comprendiamo un po’
meglio la profondità della sua



donazione sulla croce e
nell’Eucaristia, o quando percepiamo
l’invito a seguirlo più da presso... e ci
preoccupa che conseguenze possano
avere queste grazie nella nostra vita.

Più forte di qualunque dubbio

La preghiera, finché siamo sulla
terra, è un combattimento[2]. Appare
drammatico che i desideri più nobili
del cuore umano – come può essere
vivere in comunicazione con il
nostro stesso creatore – siano stati
parzialmente deformati e deviati dal
peccato. I nostri aneliti di amicizia,
amore, bellezza, verità, felicità o pace
stanno uniti, nella nostra situazione
attuale, allo sforzo per superare
errori, alla difficoltà nel vincere
alcune resistenze. E questa
condizione generale della vita umana
esiste anche nella relazione con il
Signore.

Agli inizi della vita di pietà, molti si
preoccupano al pensiero che non



sanno fare orazione, o entrano in
crisi davanti agli insuccessi,
all’incostanza e al disordine che
possono presentarsi all’inizio di
qualunque attività. Si intuisce, allora,
che avvicinarsi al Signore significa 
imbattersi nella Croce; non deve
sorprendere che compaiano il dolore,
la solitudine, le contrarietà[3]. Si
teme anche, col passare degli anni,
che il Signore permetta prove e
oscurità che richiedono più di quel
che noi possiamo offrire; oppure si
guarda con nervosismo la pssibilità
che ci invada la routine, e alla fine
dobbiamo accontentarci di una
mediocre relazione con Dio.

Queste parole - «non temere» - che
hanno ascoltato Zaccaria, Giuseppe, i
pastori, Pietro, Giovanni, Giacomo e
tanti altri sono dirette anche a
ciascun o di noi nel corso di tutta la
nostra vita. Ci ricordano che, nella
vita della grazia, non è decisivo
quello che facciamo noi ma quello



che opera il Signore. «L’orazione è
un’attività congiunta di Gesù Cristo e
di ognuno di noi»[4] nella quale il
protagonista principale non è la
creatura, che cerca di stare attenta
all’azione di Dio, ma il Signore e la
sua azione nell’anima. Questo lo
comprendiamo con facilità quando
Dio ci apre nuovi orizzonti, quando
risveglia sentimenti di gratitudine o
ci invita ad avviarci in sentieri di
santità... Però questa stessa fiducia
dovrebbe continuare ad essere
presente quando appaiono le
difficoltà, quando ci accorgiamo
della nostra piccolezza e sembra che
si faccia buio attorno a noi.

«Sono io, non temete». Gesù, come si
rendeva conto delle difficoltà, delle
confusioni, delle paure e dei dubbi di
quelli che volevano seguirlo,
continua a fare lo stesso con ciascuno
di noi. Il nostro impegno per vivere
al suo fianco è sempre minore del
suo nel tenerci vicino a sé. È lui che



s’impegna a farci felici ed è
sufficientemente forte perché si
compia questo suo disegno, anche
tenendo conto delle nostre fragilità.

Le disposizioni che aiutano a
pregare

Da parte nostra, dobbiamo fare il
possibile per entrare in un autentico
cammino di orazione. Benché la
conversazione con gli altri sembri
spontanea o naturale, in realtà
impariamo a parlare – e scopriamo le
disposizioni elementari al dialogo –
con l’aiuto degli altri, molto
lentamente. Lo stesso accade nella
relazione con Dio, perché «l’orazione
deve attecchire nell’anima a poco a
poco, come il piccolo seme che col
tempo diverrà albero frondoso»[5].
Perciò è comprensibile che i discepoli
abbiano chiesto a Gesù di insegnare
loro a pregare (cfr. Lc 11, 1).

Fra queste disposizioni fondamentali
per entrare in una vita di orazione ci



sono la fede e la familiarità, l’umiltà
e la sincerità. Quando preghiamo con
una disposizione sbagliata – per
esempio, quando non vogliamo
rivedere che cosa ci allontana da Dio
o quando non siamo disposti a
rinunciare alla nostra
autosufficienza – corriamo il rischio
di rendere sterile l’orazione. È vero
che spesso questi atteggiamenti
erronei sono inconsapevoli. Inoltre,
se adottiamo per la nostra orazione
un modello erroneo di efficacia, così
frequente nella nostra cultura, è
facile che cadiamo nella trappola di
misurare la nostra relazione con il
Signore soltanto in base ai risultati
che si percepiscono e che, alla lunga,
ci costi trovare tempo per pregare.

Fra queste intime disposizioni per
pregare sono particolarmente
essenziali quelle che si riferiscono
alla familiarità con il Signore.
Malgrado la buona volontà, certe 
lacune nella formazione inducono



non poche persone a vivere con una
nozione sbagliata di Dio e di se
stesse. Alcune volte possono
immaginare che Dio sia un giudice
rigido, che esige una condotta
perfetta; altre volte possono pensare
che dobbiamo ricevere quello che
chiediamo esattamente come lo
vogliamo noi; o che i peccati sono
una barriera insormontabile per
ottenere un rapporto sincero con il
Signore. Anche se può sembrare
ovvio, abbiamo bisogno di costruire
la nostra vita di orazione sulla base
sicura di alcune verità fondamentali
della fede. Per esempio, che Dio è un
Padre amorevole che gode nel
coltivare un rapporto con noi; che la
preghiera è sempre efficace perché
egli tiene conto delle nostre
suppliche anche se le sue vie non
sono le nostre; o che le nostre offese
sono proprio l’occasione per
avvicinarci di nuovo al nostro
salvatore.



Donare a Dio le nostre difficoltà

«Non sai pregare? – Mettiti alla
presenza di Dio, e non appena
comincerai a dire:: “Signore, non so
fare orazione!...”, sii certo che avrai
cominciato a farla»[6]. Come ha fatto
con gli apostoli, il Signore ci va
insegnando poco per volta a crescere
in queste disposizioni intime, se non
ci nascondiamo nel monologo
interiore o in una preghiera
anonima, lontana dai nostri desideri
e dalle preoccupazioni reali[7].

Come accadeva a loro, la nostra
relazione con il Signore va avanti in
mezzo alle debolezze personali. La
mancanza di tempo, le distrazioni, la
stanchezza e la routine sono abituali
nell’orazione, in modo simile a come
si presentano anche nelle relazioni
umane. A volte questo richiede che si
curi l’ordine, si vinca la pigrizia, si
collochi ciò che è importante al di
sopra di ciò che è urgente. Altre volte



richiede realismo per adeguare con
delicatezza i momenti dedicati al
Signore, come deve fare una madre
di famiglia che non può
disinteressarsi dei suoi figli piccoli in
nessun momento. Sappiamo che
certe volte nell’orazione «ci vuole
un’attenzione difficile da
disciplinare»[8]. Ci distraggono le
preoccupazioni, le attività in corso,
gli stimoli della TV. La cosa negativa
di tutto questo è che può confondere
il nostro mondo interiore: nascono le
ferite dell’amor proprio, i paragoni, i
sogni e le fantasie, i risentimenti e i
ricordi di ogni genere. Possiamo
accorgerci che, pur sapendo di essere
alla presenza di Dio, «gli affari mi
frullano nella mente nei momenti
più inopportuni»[9].

Ci disturba anche, naturalmente, la
stanchezza fisica: «Il lavoro ti fiacca
il corpo, e non riesci a fare
orazione»[10]. Ci può essere di
consolazione ricordare che la fatica



fa addormentare anche gli apostoli
nella gloria del Tabor (Lc 9, 32) o
nell’angoscia del Getsemani (Lc 22,
45). Oltre la stanchezza fisica, nella
nostra cultura è frequente un genere
di stanchezza interiore che nasce
dall’ansia per le attività, dalla
pressione dovuta alla professione e
alle relazioni sociali o alla incertezza
riguardo al futuro... e che questo
stato interiore può aumentare la
difficoltà di meditare serenamente.

Il Signore comprende perfettamente
– in realtà, molto meglio di noi –
queste difficoltà. Perciò, per quanto
ci facciano soffrire perché
preferiremmo un rapporto più
delicato con lui, spesso «non importa
se [...] non riesci a concentrarti e a
raccoglierti»[11]. Possiamo cercare di
parlare con Gesù propria di tali
questioni, notizie, persone o ricordi
che si sono impossessati della nostra
immaginazione. A Dio interessa tutto
ciò che ci riguarda, per quanto



banale e insignificante possa
sembrare. E spesso ci aiuterà a
valutare tali questioni, persone o
reazioni in modo diverso, con senso
soprannaturale, sul piano della
carità. Come fanno i bambini in
braccio alle loro madri, così potremo
riposare in lui, passandogli la nostra
avventatezza, rifugiandoci nel suo
cuore per ottenere la pace.

Un impegno più grande del nostro

Probabilmente le difficoltà più gravi
sono «le astuzie del Tentatore che fa
di tutto per distogliere l’uomo dalla
preghiera, dall’unione con il suo
Dio»[12]. Nostro Signore fu tentato
dal demonio alla fine dei quaranta
giorni di ritiro nel deserto, quando
sentiva la fame e la debolezza (Mt 4,
3). Di solito il maligno utilizza le
nostre distrazioni e i nostri peccati
per introdurre nell’anima la sfiducia,
lo scoraggiamento e la rinuncia
all’amore. Viceversa, come appare



continuamente nel Vangelo, la nostra
debolezza è in realtà un motivo per
avvicinarci ancor più al Signore. E
«quanto più si va avanti nella vita
interiore, tanto più chiaramente ci si
accorge dei difetti personali»[13].

Con un’apparenza di umiltà il
demonio può farci credere che siamo
indegni di avere un rapporto con Dio,
che il nostro desiderio di donarci è
apparente e può nascondere una
certa quantità di ipocrisia e di
mancanza di determinazione. «Pensi
forse che i tuoi peccati sono molti,
che il Signore non potrà
sentirti?»[14]. La consapevolezza
della nostra indegnità – di grande
valore in se stessa – può provocare
allora una sofferenza reale, ma
sbagliata, che poco ha da vedere con
il dolore autentico e che può farci
chiudere in un atteggiamento
lamentoso, che arriva anche a
rendere impossibile l’orazione.
Naturalmente la tiepidezza e i



peccati possono essere di ostacolo
all’orazione, ma non in questo senso.
Il Signore non smette di amarci per
grandi che siano le nostre debolezze.
Non lo preoccupano, non lo
sorprendono, e non rinuncia al
desiderio che noi raggiungiamo la
santità. Anche se dovessimo arrivare
deliberatamente a scendere a patti
con la routine, con il conformismo o
con la tiepidezza, Dio continuerebbe
ad aspettare il nostro ritorno.

Comunque il nemico può tentare
«perfino quando l’anima arde
infiammata dell’amore di Dio. Il
demonio sa che in quel caso la
caduta è più difficile, ma che potrà
scatenare su quella coscienza – se
ottiene che la creatura offenda il
Signore, seppure nel poco – la grave
tentazione dello
scoraggiamento»[15]. Allora possono
comparire l’amarezza e la delusione.
Per mantenere viva la speranza in
ogni momento è necessario essere



realisti, ammettere la nostra
pochezza, renderci conto che questa
ipotesi ideale di santità che avevamo
in mente – una pienezza
irraggiungibile – è sbagliata.
Dobbiamo essere convinti che la sola
cosa importante è far piacere a Dio e
soprattutto che quello che è
realmente decisivo è ciò che fa il
Signore con il suo amore potente,
avvalendosi della nostra lotta e della
nostra debolezza.

La speranza cristiana non è una
speranza semplicemente umana,
basata sulle nostre forze o sulla
intuizione naturale della bontà del
creatore. La speranza è un dono
superiore, che lo Spirito Santo
infonde e rinnova in noi
continuamente. Nei casi di
scoraggiamento «è il momento di
gridare: rammentati delle promesse
che mi hai fatto, con le quali mi hai
dato speranza; è questo il conforto
nel mio nulla, che riempie la mia vita



di fortezza (Sal 118, 49-50)»[16]. È Dio
che ci ha chiamato. È Dio che è
impegnato, più di noi, a portarci
all’unione con lui e che ha il potere di
ottenerlo.

Quando l’oscurità è luce

Durante la vita, come in tutte le
relazioni che durano, il Signore ci va
insegnando a comprenderlo sempre
meglio e a comprendere noi stessi in
maniera diversa. È differente il
rapporto di Pietro con Gesù all’inizio,
nel suo primo incontro in prossimità
del Giordano, e dopo la sua morte e
risurrezione, sulla riva del lago di
Genesaret. Succede così anche a noi.
Non dovremmo meravigliarci che il
Signore ci porti per cammini divini
che non sono quelli da noi
immaginati. A volte si nasconde,
anche quando andiamo a cercarlo
con sincera pietà, come quando non
lo trovarono le donne che erano
andate al sepolcro (Lc 24, 3). Altre



volte, invece, si fa presente quando
siamo chiusi in noi stessi, come
quando si presentò agli apostoli nel
cenacolo (Lc 24, 36). Se manteniamo
la familiarità, quando sarà passato
del tempo, scopriremo che quella
oscurità era luminosa, che Cristo
stesso ci abbracciava con
sollecitudine - «non temere», ci
ripeteva – in quei momenti nei quali
stavamo forgiando il nostro cuore a
sua misura.

Jon Borobia

[1] Beato Álvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid 1992, pp.
163-164.

[2] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2573.



[3] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
n. 301.

[4] Eugene Boylan, Difficoltà
nell'orazione mentale, Ares, Milano
1990.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
295.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 90.

[7] Cfr. San Josemaría, Solco, n. 65.

[8]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2705.

[9] San Josemaría, Solco, n . 670.

[10] San Josemaría, Cammino, n. 895.

[11] San Josemaría, Solco, n. 449.

[12]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2725.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
20.



[14]Ibid., n. 253.

[15]Ibid., n. 303.

[16]Ibid., n. 305.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-ix-non-temere-sono-con-te/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ix-non-temere-sono-con-te/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ix-non-temere-sono-con-te/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ix-non-temere-sono-con-te/

	​Conoscerlo e conoscerti (IX): Non temere, perché io sono con te

