
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (III): In
compagnia dei santi

Per imparare a pregare ci può
essere utile l’aiuto degli uomini
e delle donne che lo hanno fatto
nel corso della loro vita: i santi.
In modo particolare, santa
Maria.

17/02/2020

Gesù sale per la prima volta
pubblicamente a Gerusalemme.
Adesso si dedica in pieno
all’annuncio del regno di Dio, con le



parole e i miracoli. La sua fama,
dopo il prodigio operato alle nozze di
Cana, si estendeva un po’ alla volta.
Proprio allora, celato dal silenzio e
dall’oscurità della sera, un maestro
ebreo piuttosto conosciuto si
avvicina per conversare con lui (Gv
3, 1). Nicodemo, ascoltando e
guardando Cristo, aveva sentito
dentro di sé una specie di terremoto.
Molte cose si arrovellavano nella sua
testa e preferiva mettervi ordine
nell’intimità di una conversazione a
tu per tu. Gesù, che conosce la
sincerità del suo cuore, gli dice senza
indugio: «Se uno non nasce da acqua
e da Spirito, non può entrare nel
regno di Dio» (Gv 3, 5).

Il dialogo prosegue nel modo più
ovvio per chiunque di noi e cioè con
una domanda: che cosa significa
questo? Se conosco il giorno preciso
in cui sono nato, addirittura l’ora,
come si può nascere due volte? Gesù,
per la verità, stava chiedendo a



Nicodemo di non cercare soltanto di
comprendere le cose, ma – ancora
più importante – di lasciare entrare
Dio nella propria vita. Infatti voler
essere santo vuol dire nascere una
seconda volta, vedere ogni cosa sotto
una nuova luce; in definitiva,
diventare una persona nuova:
trasformarci, un po’ per volta, nello
stesso Cristo, «lasciando che la sua
vita si manifesti in noi»[1]. I santi
hanno già percorso le vie del regno
di Dio: hanno scalato le sue
montagne, si sono riposati nelle sue
valli e hanno anche esplorato gli
angoli più oscuri. Dunque, anche noi
ci colmiamo di speranza. Un modo
per riconoscere Cristo è proprio
attraverso i santi. Le loro vite
possono svolgere un ruolo
importante nel cammino personale
di ogni battezzato che vuole
imparare a pregare.

Maria prega quando è felice...



Le donne e gli uomini che ci hanno
preceduto sono testimoni che il
dialogo vitale con Dio è davvero
possibile in mezzo a tanto andare e
venire che a volte ci può far pensare
il contrario. Tra loro, una
testimonianza fondamentale è quella
della Madonna. Ella, per la tenera
vicinanza con suo figlio Gesù nella
vita quotidiana di una famiglia, ebbe
l’esperienza più viva di dialogo con il
Padre. Come in ogni famiglia, nella
casa di Nazaret c’erano momenti
buoni e momenti più difficili;
tuttavia, pur in mezzo a stati d’animo
molto differenti, la Madonna prega
sempre.

Prega, per esempio, quando è piena
di gioia. Sappiamo che, poco dopo
aver ricevuto l’annuncio dell’angelo,
«Maria si mise in viaggio verso la
montagna e raggiunse in fretta una
città di Giuda» (Lc 1, 39) per fare
visita alla cugina Elisabetta. Aveva
ricevuto la notizia che la famiglia



sarebbe cresciuta di numero con un
nuovo nipotino, cosa ben degna di
essere festeggiata; ancor più
trattandosi di un avvenimento
inaspettato, data l’età di Elisabetta e
di Zaccaria. «La descrizione che san
Luca fa dell’incontro fra le due
cugine è piena di emozione e ci
immette in uno scenario di
benedizione e di gioia»[2]; una
emozione alla quale, per così dire, si
unisce lo Spirito Santo, rivelando la
presenza fisica del Messia, sia al
Battista che a sua madre.

Elisabetta, appena Maria entra nella
sua casa, la loda affettuosamente,
servendosi di parole che
diventeranno una preghiera
universale e alle quali noi facciamo
eco ogni giorno, addentrandoci
anche in questa gioia: «Benedetta tu
fra le donne, e benedetto il frutto del
tuo grembo» (Lc 1, 42). La Madonna,
da parte sua, risponde con emozione
all’entusiasmo della cugina: «L’anima



mia magnifica il Signore e il mio
spirito esulta in Dio, mio Salvatore».
Il Magnificat, nome che la tradizione
ha dato a questa risposta di nostra
Madre, ci indica che cosa è una
preghiera di lode impregnata della
parola di Dio. Benedetto XVI afferma:
«Maria conosceva bene le Sacre
Scritture. Il suo Magnificat è un
tessuto fatto di fili dell’Antico
Testamento»[3]. Quando sentiamo i
nostri cuori pieni di riconoscenza per
un dono ricevuto, è il momento di
rivolgerci a Dio senza mezzi termini
nella nostra preghiera – magari con
parole della Scrittura –, riconoscendo
le cose grandi che Egli ha fatto nella
nostra vita. Il ringraziamento è un
atteggiamento fondamentale nella
preghiera cristiana, soprattutto nei
momenti di gioia.

...e anche nel dolore o nello
scoraggiamento



Certamente la Madonna prega anche
nei momenti di oscurità, quando
sono presenti il dolore o la mancanza
di senso. Ci insegna, in tal modo, un
altro atteggiamento fondamentale
della preghiera cristiana, espressa in
maniera concisa ma luminosa nel
racconto della morte di Gesù:
«Stavano presso la croce di Gesù sua
Madre e la sorella di sua madre» (Gv
19, 25). Maria, oppressa dal dolore,
semplicemente sta. Lei non ha in
animo di salvare suo Figlio, e
neppure di risolvere la situazione.
Non la vediamo chiedere conto a Dio
di ciò che non comprende. Si limita a
fare in modo di non perdere neppure
una sola delle parole che Gesù, con
un filo di voce, pronuncia dalla
Croce. Perciò, quando riceve un
nuovo compito, l’accetta senza
esitazione: «“Donna, ecco il tuo
figlio!”. Poi disse al discepolo: “Ecco
la tua madre!”» (Gv 19, 26-27). Maria
è in preda a un dolore che, a parere
di molti, è il più terribile che una



persona possa provare: assistere alla
morte di un figlio. Eppure conserva
la lucidità che le permette di
accettare questa nuova chiamata ad
accogliere Giovanni come suo figlio,
e con lui noi, uomini e donne di ogni
tempo.

La preghiera dolorosa vuol dire
anzitutto stare accanto alla propria
croce, amando la volontà di Dio; vuol
dire saper dire sì alle persone e alle
situazioni che il Signore pone
accanto a noi. Pregare significa
vedere la realtà, benché sembri
particolarmente oscura, partendo
dalla certezza che in essa c’è sempre
un dono, che dietro a essa c’è sempre
Dio. Così potremo essere capaci di
accogliere le persone e le situazioni
ripetendo come Maria: «Eccomi» (Lc
1, 38).

Infine, nella vita della Madonna
scopriamo lo stato d’animo con cui
prega, diverso da quello dell’oscurità



del dolore. Vediamo Maria, accanto
allo sposo Giuseppe, pregare anche
in un momento di angoscia. Un
giorno, mentre ritornano dal loro
pellegrinaggio annuale al Tempio di
Gerusalemme, si accorgono
dell’assenza del figlio dodicenne e
decidono di tornare indietro alla sua
ricerca. Quando finalmente lo
trovano mentre conversava con i
maestri della legge, Maria domanda:
«Figlio, perché ci hai fatto così? Ecco,
tuo padre e io, angosciati, ti
cercavamo» (Lc 2, 48). Anche noi
molte volte ci possiamo sentire
angosciati quando siamo assaliti
dalla sensazione di essere
insufficienti, inadempienti o fuori
posto. Ci può sembrare, allora, che
tutto sia sbagliato: la vita, la
vocazione, la famiglia, il lavoro...
Possiamo arrivare a pensare che la
strada non sia quella che ci
aspettavamo. I progetti e i sogni del
passato ci sembrano una ingenuità.
Ci può essere di conforto sapere che



Maria e Giuseppe hanno attraversato
queste crisi e che neppure la loro
angosciosa preghiera ha avuto una
risposta chiara e tranquillizzante:
«Perché mi cercavate? Non sapete
che io devo occuparmi delle cose del
Padre mio? Ma essi non compresero
le sue parole» (Lc 2, 49-50).

Pregare nei momenti di angoscia non
ci garantisce di trovare soluzioni
facili e rapide. Allora, che cosa fare?
La Madonna ci mostra la strada:
rimanere fedeli alla nostra vita,
ritornare alla situazione normale e
riconoscere nuovamente la volontà
di Dio anche quando non la
comprendiamo del tutto. E come
Maria, possiamo anche serbare tutti
questi eventi misteriosi, e a volte
oscuri, nel cuore, meditandoli, ossia,
osservandoli con una disposizione
alla preghiera. In questo modo, un
po’ per volta ci renderemo conto che
la presenza di Dio ritorna; avremo la
prova che Gesù cresce in noi e si



rende di nuovo visibile (cfr. Lc 2,
51-52).

Biografie che sono come le nostre
vite

Maria è una testimone unica della
vicinanza con Dio che aneliamo, però
lo sono anche i santi, ognuno in
maniera personale e specifica. «Ogni
santo costituisce come un raggio di
luce che scaturisce dalla Parola di
Dio», insegna Benedetto XVI in un
documento nel quale menziona
alcuni maestri: «san Ignazio di
Loyola nella sua ricerca della verità e
nel discernimento spirituale; san
Giovanni Bosco nella sua passione
per l’educazione dei giovani; san
Giovanni Maria Vianney nella sua
coscienza della grandezza del
sacerdozio come dono e compito; san
Pio da Pietrelcina nel suo essere
strumento della misericordia divina;
san Josemaría Escrivá nella sua
predicazione sulla chiamata



universale alla santità; la beata
Teresa di Calcutta, missionaria della
Carità di Dio per gli ultimi»[4].

È umanamente naturale avere
simpatia per certi modi di essere, per
certe persone che si dedicano ad
attività che ci attraggono di più o che
parlano in una maniera che
raggiunge direttamente il nostro
cuore e la nostra mente. La
conoscenza della vita e le esperienze
di un santo, insieme con la lettura dei
suoi scritti, sono dei momenti
privilegiati per coltivare un’autentica
relazione di amicizia con lui o con
lei. Perciò, se si sottolineano soltanto
gli esempi straordinari della vita e
della preghiera dei santi, corriamo il
rischio di far sì che il loro esempio
sia lontano e più difficile da seguire.
«Vi ricordate di Pietro, di Agostino, di
Francesco? Non ho mai apprezzato
quelle biografie che ci presentano –
con ingenuità, ma anche con carenza
di dottrina – le imprese dei santi



come se essi fossero stati confermati
in grazia fin dal seno materno»,
scrive san Josemaría, che ha sempre
insistito sull’importanza di non
idealizzare le persone, neppure i
santi canonizzati dalla Chiesa, come
se fossero stati perfetti. «Non è così.
Le vere biografie degli eroi della fede
sono come la nostra storia personale:
lottavano e vincevano, lottavano e
perdevano; in tal caso, contriti,
tornavano alla lotta»[5]. Questa
messa a fuoco realistica rende assai
più credibile la testimonianza dei
santi, proprio perché sono simili a
ognuno di noi: tra i santi, dice Papa
Francesco, «può esserci la nostra
stessa madre, una nonna o altre
persone vicine (cfr 2 Tm 1,5). Forse la
loro vita non è stata sempre perfetta,
però, anche in mezzo a imperfezioni
e cadute, hanno continuato ad
andare avanti e sono piaciute al
Signore»[6].



La nostra prospettiva sull’orazione
può essere più completa se la
vediamo incarnata nella vita delle
persone. La familiarità con i santi ci
aiuta a scoprire le differenti maniere
di cominciare e ricominciare a
pregare di nuovo. Può darci nuove
luci, per esempio, sapere che il salmo
91 fu di grande consolazione per san
Tommaso Moro durante i lunghi
mesi che trascorse in carcere: «Sotto
le sue ali troverai rifugio... Hai fatto
dell’Altissimo la tua dimora... Lo
salverò, perché a me si è affidato»[7].
Il salmo che ha consolato un martire
nella desolazione della prigione,
davanti alla prospettiva di una morte
violenta e della sofferenza delle
persone che egli amava, può anche
indicarci un cammino di preghiera
nelle piccole e grandi contrarietà
della vita.

Lo stupore di sentirsi guardati da
Dio



La familiarità con i santi ci può
aiutare a scoprire Dio nelle cose di
ogni giorno come hanno fatto anche
loro. Possiamo leggere pieni di
ammirazione ciò che scoprì san
Giovanni Maria Vianney, il curato
d’Ars, il giorno in cui di avvicinò a
uno dei suoi parrocchiani, un
contadino analfabeta, che passava
lungo tempo davanti al tabernacolo. 
Che cosa stai facendo?, gli chiese il
prete. E il buon uomo rispose con
semplicità: Io guardo lui, e lui guarda
me. Non faceva altro. Quella risposta
rimase come un insegnamento
indelebile nel cuore del parroco. «La
contemplazione è uno sguardo di
fede fissato su Gesù»[8], insegna il
Catechismo della Chiesa citando
proprio questo episodio. Io lo guardo
e – molto più importante – egli mi
guarda. Dio ci guarda sempre, ma lo
fa in una maniera particolare
quando alziamo gli occhi e gli
restituiamo il suo sguardo d’amore.



Un’esperienza simile l’ha vissuta san
Josemaría, che rimase tanto
impressionato da raccontarla molte
volte durante la sua vita. Quando era
un giovane sacerdote, alle sue prime
esperienze pastorali, era solito
rimanere tutte le mattine nel
confessionale, in attesa dei penitenti.
Talvolta sentiva un tintinnio di
bidoni, che lo preoccupava e
soprattutto lo incuriosiva. Un giorno,
lasciandosi vincere dalla curiosità, il
giovane don Josemaría si nascose
dietro la porta per vedere chi era
quel misterioso visitatore. Poté
vedere un uomo che trasportava
alcuni bidoni di latte e che, aperta la
porta della chiesa, si rivolgeva al
Signore dicendo: Signore, ecco qui
Giovanni, il lattaio. Rimase lì un
momento, poi se ne andò. Quella
persona semplice, senza saperlo,
dava l’esempio di una preghiera
fiduciosa che meravigliò il sacerdote
e lo indusse a ripetere, come un
ritornello continuo: «Signore, qui c’è



Josemaría, che non ti sa amare come
Giovanni il lattaio»[9]. Le
testimonianze di tanti santi di epoche
e ambienti diversi ci confermano che
è possibile sentirsi guardato con
affetto da Dio, lì dove ci troviamo e
così come siamo. Lo dicono in
maniera credibile perché essi stessi
sono stati i primi a stupirsi di questa
scoperta.

Sia addormentati che svegli

I santi, dicevamo, ci aiutano anche
quando li vediamo deboli e stanchi:
«Ieri non sono riuscito a recitare con
attenzione due Avemaria di seguito»,
confidava san Josemaría un giorno,
verso la fine della sua vita. «Se avessi
visto come soffrivo! Però, come
sempre, anche se mi costava e non
sapevo farlo, ho continuato a
pregare: Signore, aiutami! – gli
dicevo – devi essere Tu a portare
avanti le cose grandi che mi hai
affidato, perché ormai sai bene che



io non sono capace di compiere
neppure le cose più piccole: mi
metto, come sempre, nelle tue
mani»[10].

Anche il giovane Filippo Neri
pregava: «Signore, oggi tieni le tue
mani su Filippo, perché altrimenti
Filippo ti tradisce»[11]; e la beata
Guadalupe Ortiz de Landázuri
riconosceva, in una lettera, la
mancanza di consolazioni sensibili
mentre pregava: «In fondo c’è Dio;
anche se, soprattutto nei momenti in
cui prego, non lo sento quasi
mai...»[12]; per non parlare di santa
Teresina di Lisieux, che scriveva: «In
verità, sono lontana dall’essere una
santa, e niente lo prova meglio di
quello che ho appena detto. Invece di
rallegrarmi della mia aridità, dovrei
attribuirla alla mia mancanza di
fervore e di fedeltà. Dovrei essere
desolata per il fatto che mi
addormento (dopo sette anni)
durante l’orazione e il



ringraziamento. Ebbene, non provo
desolazione... Penso che i bambinelli
sono grati ai loro genitori nello stesso
modo sia che dormano sia che sono
svegli. Penso che, per fare le loro
operazioni, i medici addormentino i
loro malati»[13].

Abbiamo bisogno certamente della
testimonianza e della compagnia dei
santi: per convincerci giorno dopo
giorno che è possibile e vale la pena
coltivare la nostra amicizia con il
Signore, abbandonandoci nelle sue
mani: «Veramente tutti siamo capaci,
tutti siamo chiamati ad aprirci a
questa amicizia con Dio, a non
lasciare le mani di Dio, a non
smettere di tornare e ritornare al
Signore, parlando con Lui come si
parla con un amico»[14].

Carlo De Marchi



[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 104.

[2] Parole del Prelato a Covadonga
(Spagna), 13-VII-2018.

[3] Benedetto XVI, Omelia, 18-
XII-2005.

[4] Benedetto XVI, Verbum Domini, n.
48.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 76.

[6] Papa Francesco, Gaudete et
exsultate, n. 3.

[7] Sal 91, 4.9.14. Cfr. Tommaso
Moro, Dialogo del conforto nelle
tribolazioni. Il terzo libro dell’opera,
scritto durante la carcerazione nella
Torre di Londra, è costruito come
una sorta di commento ai versetti del
Salmo 90 (91).

[8]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2715.



[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, Leonardo
International, Milano 1999, vol. I, p.
544.

[10] San Josemaría, 26-XI-1970, citato
in J. Echevarría, Memoria del beato
Josemaría, p. 25.

[11] Citato da Benedetto XVI
nell’udienza dell’1-VIII-2012.

[12] M. Montero, In Vanguardia, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975), Rialp, Madrid 2019, p.
94.

[13] Santa Teresa de Lisieux, Storia di
un’anima, manoscritti autobiografici,
Manoscritto A, foglio 76, r°.

[14] J. Ratzinger, “Lasciare operare
Dio”, ne L’Osservatore Romano, 6-
X-2002.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-iii-in-compagnia-dei-santi/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iii-in-compagnia-dei-santi/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iii-in-compagnia-dei-santi/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iii-in-compagnia-dei-santi/

	Conoscerlo e conoscerti (III): In compagnia dei santi

