
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (I):
rubare il cuore a
Cristo

Con una parola il buon ladrone
“rubò” il cuore a Cristo e aprì le
porte del Cielo. Così è la
preghiera: una parola che ruba
il cuore a Gesù e ci permette di
vivere, da quel momento,
accanto a Lui.

10/01/2020

Fuori dalle mura di Gerusalemme,
poco dopo mezzogiorno, tre uomini



erano stati crocifissi sul Monte
Calvario. Era il primo Venerdì Santo
della storia. Due di essi erano ladri; il
terzo, invece, era l’unico uomo
completamente innocente: era il
Figlio di Dio. Uno dei due malfattori,
malgrado la sua intensa sofferenza e
il suo esaurimento fisico, si azzardò a
intavolare con Cristo una brevissima
conversazione. Le sue parole piene
di umiltà - «ricordati di me quando
entrerai nel tuo Regno» (Lc 23, 42) –
meritarono che proprio Dio fatto
uomo lo assicurasse che poche ore
dopo sarebbe entrato in paradiso.
San Josemaría si commuoveva spesso
per l’atteggiamento di quel buon
ladrone che «con una parola rubò il
cuore a Cristo e si aprì le porte del
Cielo»[1]. Forse la preghiera
potrebbe definirsi così: una parola
che ruba il cuore a Gesù e ci fa vivere
fin da ora accanto a Lui.

Due dialoghi sulla croce



Anche noi vogliamo che la nostra
preghiera, come quella del buon
ladrone al quale la tradizione dà il
nome di Disma, dia molto frutto. Ci
riempie di piacere sognare fino a che
punto il dialogo con Dio possa
trasformare la nostra vita. Rubare il
cuore significa conquistare,
innamorare, entusiasmare. Si ruba
perché non abbiamo merito per 
ricevere tanto affetto. Si ruba ciò che
non è di proprietà né lo si possiede,
ma si brama ardentemente. La
preghiera poggia su una cosa così
semplice – anche se non di poco
conto – come è imparare ad
accogliere un simile dono nel nostro
cuore, permettendo che ci stia vicino
Gesù, che non impone mai i suoi
doni, la sua grazia o il suo amore.

Accanto a Disma, anch’esso in croce
sul Calvario, c’era il suo compagno di
tormenti. Colpisce la lamentela che
costui rivolge a Gesù: «Non sei tu il
Cristo? Salva te stesso e anche



noi!» (Lc 23, 39). Sono parole che
appaiono come una doccia fredda.
Che differenza c’è tra questi due 
dialoghi? Entrambi parlano con Gesù,
ma solo Disma ricevette il regalo che
il Maestro aveva preparato. Mise in
atto il suo ultimo colpo, il migliore: la
richiesta di rimanere almeno nella
memoria di Cristo. Il suo compagno,
invece, non aprì il suo cuore con
umiltà a chi voleva liberarlo dal suo
passato, offrendogli un tesoro
ineguagliabile. Rivendicò il suo
diritto a essere ascoltato e salvato;
affrontò l’apparente ingenuità di
Gesù e gli rimproverò la sua
passività, anch’essa apparente. Forse
aveva sempre rubato con questa
idea: considerando che si stava
riprendendo ciò che gli apparteneva.
Disma, da parte sua, sapeva di non
meritare nulla e questo
atteggiamento riuscì ad aprire la
cassaforte dell’amore di Dio. Seppe
riconoscere Dio così come Egli è



davvero: un Padre che ama ognuno
dei suoi figli.

Meditando questi due possibili 
dialoghi che troviamo nel Vangelo,
possiamo comprendere che il Signore
conta sulla nostra libertà per farci
felici; e anche che non è sempre
facile lasciarsi amare. La preghiera
può essere un mezzo stupendo per
scoprire che cosa sente, pensa e
vuole Gesù. La vita divina in noi è un
dono. La preghiera, in questo senso,
è un canale attraverso il quale
trabocca il torrente d’amore che Dio
ci vuole offrire, un invito inaspettato
a guadagnarci diversamente la vera
vita.

Per aprire le porte del cielo

San Josemaría ci ricordava che Dio
«ha voluto correre il rischio della
nostra libertà»[2]. Un buon modo di
ringraziarlo potrebbe essere quello
di aprirci anche noi alla sua. Si
potrebbe anche dire che, in questo



secondo caso, noi non corriamo
alcun rischio; al massimo vi
potremmo riscontrare una certa
apparenza di pericolo, giacché
abbiamo tutto da guadagnare: la
garanzia della sua promessa sono
quei chiodi della croce, che ardono
d’amore per noi. Osservando le cose
da questo punto di vista, ci rendiamo
conto di quanto sia assurdo fare
resistenza alla volontà di Dio, anche
se ben presto abbiamo la prova che
questo ci accade con una certa
frequenza. Teniamo presente che
«ora vediamo come in uno specchio,
in maniera confusa; ma allora
vedremo a faccia a faccia. Ora
conosco in modo imperfetto, ma
allora conoscerò perfettamente,
come anch’io sono conosciuto» (1 Cor
13, 12). Ce lo dice san Paolo: per
conoscerci non c’è migliore via che
guardarci attraverso Cristo,
contemplare la nostra vita attraverso
i suoi occhi.



Disma se ne rende conto e non gli fa
paura l’enorme squarcio che si
produce tra la bontà di Gesù e i suoi
errori personali. Riconosce il re del
mondo nel volto umiliato e sfigurato
di Cristo, in quegli occhi che lo
guardano con tenerezza, gli
restituiscono la dignità e, in modo
inatteso, gli ricordano di essere
amato al di sopra di ogni cosa. È vero
che può sembrare troppo facile il 
lieto fine della storia del buon
ladrone; tuttavia, non conosceremo
mai il dramma della conversione che
provò il suo cuore in quei momenti,
né la preparazione che sicuramente
la rese possibile.

Aprirsi a tanto affetto ha una
straordinaria somiglianza con la
scoperta che la preghiera è un dono,
un canale privilegiato per accogliere
l’affetto di un cuore che non conosce
misura né calcoli. Ci dona una vita
diversa, più piena, molto più felice e
sensata. Lo afferma Papa Francesco:



«Pregando facciamo il suo gioco, gli
facciamo spazio perché Egli possa
agire e possa entrare e possa
vincere»[3]. È Dio che ci trasformerà,
è Dio stesso che rimarrà con noi, è
Lui che farà tutto: ha bisogno
soltanto che noi facciamo il suo gioco.
È in questo movimento che entra in
gioco la nostra libertà, guadagnata da
Cristo proprio sulla croce.

La preghiera ci aiuta a comprendere
che «quando Egli chiede qualcosa, in
realtà sta offrendo un dono. Non
siamo noi che gli facciamo un favore:
è Dio che illumina la nostra vita
riempiendola di significato»[4]. Ed è
proprio questo che gli ruba il cuore:
la porta aperta della nostra vita che
si lascia fare, che si lascia amare,
trasformare, che ha voglia di
ricambiare, anche se non sa molto
bene come fare. «Gustate e vedete
quanto è buono il Signore» (Sal 34, 9).
Queste poche parole riassumono il
cammino che ci fa essere anime di



preghiera, «perché non apprezzare
ciò che si riceve, impedisce di
stimolarci all’amore»[5]. Quando è
stata l’ultima volta che abbiamo
detto al Signore quanto è buono? Con
che frequenza ci soffermiamo a
considerarlo e a gustarlo?

Per questo motivo lo stupore è una
parte essenziale della nostra vita di
preghiera: l’ammirazione davanti a
un prodigio che non rientra nei
nostri parametri. Questo ci porta a
ripetere spesso: «Quanto sei grande,
e bello, e buono! E io, che ero
convinto di capirti, quanto sono
sciocco. Che poca cosa saresti, se tu
stessi confinato nella mia testa! Mi
penetri nel cuore, e non è poco»[6].
Lodare Dio ci colloca nella verità del
nostro rapporto con Cristo, attenua il
peso delle nostre preoccupazioni e ci
apre panorami che non avevamo mai
previsto. Sono le conseguenze di aver
corso il rischio di abbandonarci alla
libertà di Dio.



Infinite maniere di pregare

Quando san Josemaría si recò in
Messico, durante uno degli incontri
che vi ebbe, fece ricorso a un
episodio. Raccontò che un suo figlio,
filosofo di professione, aveva
ricevuto inaspettatamente l’incarico
di occuparsi delle aziende della sua
famiglia: «Quando mi parlò di affari,
lo guardai negli occhi, mi misi a
ridere e gli dissi: Affari? I soldi che tu
guadagnerai me li metterai qui, nel
palmo della mano, ed è già uno
spazio fin troppo grande». Passarono
gli anni e lo incontrai nuovamente;
allora gli dissi: «Ecco la mia mano.
Non ti dissi di posare qui quello che
avresti guadagnato? Costui si alzò e,
tutti incuriositi in attesa, mi baciò il
palmo della mano e disse: Eccolo, è lì.
Lo abbracciai e gli risposi: Mi hai
ripagato con abbondanza. Grazie,
birbante; che Dio ti benedica!»[7].



Durante la preghiera possiamo ben
posare un bacio nella mano di Dio;
offrirgli il nostro affetto, come unico
tesoro, perché non abbiamo altro. Ad
alcune persone basterà un gesto
come questo, rivolto al Signore, per
infiammarsi in una preghiera di
affetti e di propositi. Sembrerà loro
molto più espressivo uno sguardo
che mille parole. Vorrebbero toccare
tutto ciò che si riferisce a Dio.
Godranno nel sentire, durante questo
incontro con il Signore, la brezza
sulle sponde del mare di Galilea. I
sensi si svegliano e la vicinanza a
Gesù rende possibili queste
sensazioni che riempiono il cuore di
pace e di gioia. Subito questa letizia
ha bisogno di essere condivisa e
l’unica cosa da fare ci porta ad aprire
le braccia come Cristo per
abbracciare il mondo intero e
salvarlo insieme con Lui.

Però esistono molti modi di pregare,
tante quante sono le persone; altri,



per esempio, si accontentano
semplicemente di qualche parola di
consolazione. Gesù non lesina parole
di ammirazione per chi ne ha
bisogno: «Ecco un israelita in cui non
c’è falsità» (Gv 1, 47). Ce le dirà se
apriamo il nostro cuore. Nessuno ha
pronunciato parole d’amore come le
sue; nessuno le ha dette con tanto
garbo e con tanta verità. Quando le
ascoltiamo, l’amore che riceviamo
traspare nel nostro sguardo.
Impariamo così a guardare con Dio;
scorgiamo così ciò che ogni amico o
amica sarebbe capace di fare se si
lasciasse guidare dalla grazia.

Vi sono anche persone che godono
servendo gli altri, come Marta,
l’amica del Signore che viveva a
Betania. Gesù, quando il Vangelo ci
narra la sua visita, non disse a Marta
di sedersi, ma la invitò a scoprire
l’unica cosa necessaria (cfr. Lc 10, 42)
fra tutte quelle che faceva. Alle
persone simili a Marta



probabilmente sarà di conforto
pensare, mentre pregano, che Dio
opera attraverso di loro per portare
molte anime in cielo. Riempiono con
piacere la loro preghiera con volti e
nomi di persone specifiche. Hanno
bisogno di sapere di essere
corredentrici con tutto ciò che fanno.
Infatti, se Maria ebbe la possibilità di
scegliere “la parte migliore” è
proprio perché Marta serviva; a
quest’ultima bastava sapere che
coloro che le stavano accanto erano
felici.

Altre persone, da parte loro, sono più
portate verso le piccole attenzioni,
verso i regali, sia pure di poco valore.
È la manifestazione di un cuore che
non smette di pensare agli altri e
nella vita trova sempre qualcosa che
si riferisce alle creature da loro
amate. Può darsi che a loro questo
serva per imparare a scoprire tutti i
doni che Dio ha seminato nelle loro
vite. «La preghiera, proprio perché si



nutre del dono di Dio che si riversa
nella nostra vita, dovrebbe essere
sempre ricca di memoria»[8].
Possono anche pensare di
sorprendere Dio con mille dettagli
minuscoli. Il fattore sorpresa ha per
loro una grande importanza e
indovinare ciò che seduce il Signore
non è tanto difficile. Pur essendo un
mistero, persino le cose più piccole lo
colmano di gratitudine e gli fanno
brillare gli occhi. Ogni anima che fa
di tutto per avvicinarsi al suo amore
– come quella di Disma negli ultimi
suoi momenti – gli ruba il cuore di
nuovo.

Senza voler racchiudere in schemi
prestabiliti tutte le possibilità, vi sono
anche anime che hanno bisogno di
passare del tempo con colui che
amano. Può darsi che preferiscano,
per esempio, consolare Gesù. Tutto il
tempo speso con colui che amano
sembra loro poco. Per percepire
l’affetto divino può servire loro



pensare a Nicodemo, che era stato
accolto da Gesù per una notte intera,
nell’intimità di un ambiente
domestico molto adatto alle
confidenze. Proprio grazie a questo
tempo condiviso Nicodemo sarà
capace di dare la faccia nei momenti
di maggiore difficoltà e di stare
vicino a Cristo quando gli altri erano
pieni di paura.

A volte pensiamo che conoscerci
significa identificare i nostri errori:
questo è vero, ma non è tutta la
verità. Conoscere a fondo il nostro
cuore e i nostri aneliti più intimi è la
chiave per poter ascoltare Dio, per
lasciarci colmare dal suo amore.

* * *

La conversazione tra Gesù e il buon
ladrone fu breve ma intensa. Disma
scoprì che c’era una fessura nel gran
cuore innocente di Cristo: un modo
facile per assalirlo. La volontà di Dio,
spesso oscura e dolorosa, si illuminò



e si illumina con l’umile richiesta del
malfattore. Il suo unico desiderio è
che siamo felici, molto felici, i più
felici del mondo. Il buon ladrone si
introdusse attraverso una fessura e
s’impadronì del più grande tesoro. La
Vergine Maria fu testimone di come
Disma difese suo figlio. Forse con
uno sguardo chiese a Gesù di
salvarlo. E Cristo, incapace di negare
qualcosa a sua madre, disse: «Oggi
sarai con me nel paradiso» (Lc 23,
43).

Diego Zalbid

[1] San Josemaría, Via Crucis, XII
stazione, 4.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 113.

[3] Papa Francesco, Christus vivit, n.
155.



[4] F. Ocáriz, Felici perché chiamati,
così lasceremo traccia, Avvenire, 10
ottobre 2018.

[5] Santa Teresa di Gesù, Vita 10, 4.

[6] San Josemaría, Note di una
meditazione, 9-VI-1974, in
“Catequesis” 1974/1, p. 386 (AGP,
biblioteca, P04).

[7] San Josemaría, Note di una
riunione familiare, 27-XI-1972, in
“Dos meses de catequesis” 1972, vol
II, p. 616 (AGP, biblioteca, P04).

[8] Papa Francesco, Gaudete et
exsultate, n. 153.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-i-rubare-il-cuore-a-cristo/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-i-rubare-il-cuore-a-cristo/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-i-rubare-il-cuore-a-cristo/
https://opusdei.org/it/article/conoscerlo-e-conoscerti-i-rubare-il-cuore-a-cristo/

	​Conoscerlo e conoscerti (I): rubare il cuore a Cristo

