
opusdei.org

Commento al
Vangelo: Il buon
samaritano

Vangelo della 15ª domenica del
Tempo ordinario (Ciclo C) e
commento al Vangelo

11/07/2019

Vangelo (Lc 10, 25-37)

In quel tempo, un dottore della Legge
si alzò per mettere alla prova Gesù e
chiese:

– Maestro, che cosa devo fare per
ereditare la vita eterna?



Gesù gli sisse:

– Che cosa sta scritto nella Legge?
Come leggi?

Costui rispose:

– Amerai il Signore tuo Dio con tutto
il tuo cuore, con tutta la tua anima,
con tutta la tua forza e con tutta la
tua mente, e il tuo prossimo come te
stesso.

Gli disse:

– Hai risposto bene; fa’ questo e
vivrai

Ma quello, volendo giustificarsi, disse
a Gesù:

– E chi è mio prossimo?

Gesù riprese:

– Un uomo scendeva da
Gerusalemme a Gerico e cadde nelle
mani dei briganti, che gli portarono



via tutto, lo percossero a sangue e se
andarono, lasciandolo mezzo morto.
Per caso, un sacerdote scendeva per
quella medesima strada e, quando lo
vide, passò oltre. Anche un levita,
giunto in quel luogo, vide e passò
oltre. Invece un Samaritano, che era
in viaggio, passandogli accanto, vide
e ne ebbe compassione. Gli si fece
vicino, gli fasciò le ferite, versandovi
olio e vino; poi lo caricò sulla sua
cavalvatura, lo portò in un albergo e
si prese cura di lui. Il giorno
seguente, tirò fuori due denari e li
diede all’albergatore, dicendo: «Abbi
cura di lui; ciò che spenderai in più,
te lo pagherò al mio ritorno». Chi di
questi tre ti sembra sia stato
prossimo di colui che è caduto nelle
mani dei briganti?

Quello rispose:

– Chi ha avuto compassione di lui.

Gesù gli disse:



– Va’ e anche tu fa’ così.

Commento

Il dialogo tra Gesù e questo dottore
della legge si inserisce bene nel tipo
di dialoghi abituali tra i maestri di
Israele. Gesù non risponde
direttamente al quesito che gli pone,
ma gli domanda che risposta
darebbe egli stesso alla domanda su
che cosa fare per ereditare la vita
eterna. Egli risponde, con grande
esattezza, unendo un testo del
Deuteromomio intorno al primato
dell’amore a Dio (cfr. Dt 6, 5) con un
altro del Levitico sull’amore al
prossimo (cfr. Lv 19, 18). Conosceva
perfettamente la risposta teorica del
quesito che aveva proposto a Gesù,
ma la sua domanda non fu superflua.
Succede spesso che non basta
conoscere la dottrina; le difficoltà
sorgono al momento di metterla in
prarica. In questo caso non era
chiaro chi dovesse essere considerato



come “prossimo”, e dunque oggetto
dell’amore.

Ora Gesù gli risponde con una
parabola nella quale si parla di un
sacerdote e di un levita che erano
passati alla larga da un viaggiatore al
quale dei briganti avevano rubato
tutto lasciandolo gravemente ferito;
“invece un samaritano, che era in
viaggio, passandogli accanto, vide e
ne ebbe compassione” (v. 33).
Quest’uomo samaritano, intenerito,
reagisce: “gli si fece vicino, gli fasciò
le ferite, versandovi olio e vino; poi
lo caricò sulla sua cavalcatura, lo
portò in un albergo e si prese cura di
lui. Il giorno seguente, tirò fuori due
denari e li diede all’albergatore
dicendo: ‘Abbi cura di lui; ciò che
spenderai in più, te lo pagherò al mio
ritorno’ (vv. 34-35)”.

L’amore dev’essere visibile, tangibile.
Richiede fatti concreti che aiutino a
porre rimedio alle necessità



specifiche del prossimo. Per questo,
dopo aver proposto la parabola, Gesù
domanda al suo interlocutore: “Chi di
questi tre ti sembra sia stato
prossimo di colui che è caduto nelle
mani dei briganti?”. Quello rispose:
“Chi ha avuto compassione di
lui” (vv. 36-37).

La domanda di Gesù non è
“innocente”. Nel linguaggio
dell’Antico Testamento il
“prossimo” (in ebraico, “re‘a”) non è
qualunque essere umano, ma quello
che fa parte del proprio villaggio.
Sicuramente il sacerdote e il levita ne
facevano parte; però nessuno dei
suoi contemporanei avrebbe detto
che un samaritano fosse il suo
“prossimo”. Gesù mette in difficoltà il
suo interlocutore quando gli
domanda “chi di questi tre” (il 
sacerdote, il levita o il samaritano)
era il “prossimo” di quell’uomo
gravemente ferito. E il dottore della
legge, per non dire quello che



appariva ovvio, ma che era
impensabile per lui – “il samaritano”
-, ricorre a un giro di parole: “Chi ha
avuto compassione di lui”.

“L’attualità della parabola è ovvia –
commenta Benedetto XVI – [...] E non
troviamo anche intorno a noi l’uomo
spogliato e martoriato? Le vittime
della droga, del traffico di persone,
del turismo sessuale; persone
distrutte nel loro intimo, che sono
vuote pur nell’abbondanza di beni
materiali. Tutto ciò riguarda noi e ci
chiama ad avere l’occhio e il cuore di
chi è prossimo e anche il coraggio
dell’amore verso il prossimo”[1].

La parabola di Gesù è provocatoria.
In pratica, chi è stato colui che “ha
avuto compassione di lui”?
Sicuramente il samaritano è stato il
vero prossimo di quell’uomo; ma lo è
stato anche l’albergatore. È stato lui
che per molti giorni si è assunto
l’incarico di curargli le ferite fino alla



guarigione, di dargli tutto il
necessario o di preparargli cibi che
fossero appetitosi e lo aiutassero a
riprendere le forze. Tutto ciò senza
protagonismo, servendo in silenzio.
Come afferma Papa Francesco,
“L’amore, d’altronde, non potrebbe
mai essere una parola astratta. Per
sua stessa natura è vita concreta:
intenzioni, atteggiamenti,
comportamenti che si verificano
nell’agire quotidiano”[2].

Francisco Varo

[1] Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, 
Gesù di Nazaret. Dal Battesimo alla
Trasfigurazione, BUR Saggi Rizzoli,
Milano 2011, pp. 235-236.

[2] Papa Francesco, Misericordiae
vultus, n. 9.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/commento-al-
vangelo-il-buon-samaritano/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/commento-al-vangelo-il-buon-samaritano/
https://opusdei.org/it/article/commento-al-vangelo-il-buon-samaritano/
https://opusdei.org/it/article/commento-al-vangelo-il-buon-samaritano/

	Commento al Vangelo: Il buon samaritano

