
opusdei.org

Come in un film | la
vocazione di Maria

Alcuni film li abbiamo visti
tante volte da esser capaci di
ripetere a memoria alcuni
dialoghi. Molti di essi sono
ambientati in posti nei quali
non siamo mai stati, ma che ci
sono molto familiari. Uno di
questi film è l’annunciazione,
guardando il quale abbiamo la
sensazione di trovarci in una
seconda casa.

10/07/2023



Duemila anni fa c’era una piccola
casa di mattoni addossata alla roccia
in un remoto villaggio della
Palestina, che è stato lo scenario dove
ha avuto luogo l’avvenimento più
grande della storia dell’umanità.
Anche se non siamo mai andati da
quelle parti, quel posto – che mai
sarebbe stato inserito nei libri e
neppure nelle mappe – è stato
oggetto dell’immaginazione di
generazioni di cristiani e sono
innumerevoli gli artisti che, con più o
meno verosimiglianza, ho hanno
raffigurato nelle loro opere.

Sicuramente avremo ascoltato molte
volte il dialogo (cfr. Lc 1, 26-38) che
ebbero tra queste pareti una giovane
di nome Maria e l’arcangelo Gabriele,
inviato da Dio. Uno scambio di
parole al quale possiamo ritornare
sempre (lo facciamo tutti i giorni
recitando l’angelus), perché si tratta
di un momento culminante nel patto
fra Dio e gli uomini.



Un cuore in preghiera

Possiamo entrare con
l’immaginazione in una giornata
quando comincia ad albeggiare. È
una tiepida mattina di primavera e il
silenzio regna ancora tra le viuzze di
Nazaret, interrotto solo
sporadicamente da alcuni passi, dal
trotto di un asinello e da un dialogo a
bassa voce. Come altre mattine,
Maria si è svegliata presto. Prima di
andare al pozzo per rifornirsi di
acqua, le piace riservare alcuni
minuti alla preghiera. Così può
innalzare il suo cuore a Yahvé e
ringraziarlo per il dono di una nuova
giornata. La sua meditazione sgorga
«come un fiume ampio e
tranquillo»[1], senza rumore di
parole. Ripete il Shemá Israel[2] e i
salmi del re Davide fanno spesso da
ispirazione alla sua preghiera.

Maria sa che la memoria è una
componente essenziale della fede del



popolo eletto. È continua nella Bibbia
l’esortazione a Israele da parte degli
scrittori sacri perché conservi il
ricordo della provvidenza divina[3].
Ella aveva riflettuto ripetutamente su
questi testi: «Nostra Madre ha
meditato lungamente le parole dei
santi personaggi dell’Antico
Testamento – uomini e donne che
aspettavano il Signore – e i fatti di cui
erano stati protagonisti. Ammirava
quell’abbondanza di prodigi, quella
profusione di misericordia che Dio
aveva riversato sul suo popolo»[4].
Abituata com’era fin da bambina a
conversare con Yahvé nell’intimità
del suo cuore, meditava sulla sua
paterna protezione e sul fatto che il
suo disegno di salvezza si era reso
evidente sin dall’inizio dei tempi.
Nella sua orazione aveva chiesto con
insistenza che venisse il Messia
promesso.

Malgrado fosse ancora molto
giovane, Maria ha imparato a



rimanere in silenzio per contemplare
la presenza divina nella sua anima.
Le piace custodire nel suo cuore[5] le
vicende grandi e piccole per
valutarle sotto il prisma della
Provvidenza. Perciò non meraviglia
pensare che l’angelo Gabriele,
quando si presentò a lei per farle la
proposta più grande che si possa fare
a una creatura, la trovasse raccolta in
preghiera[6]. «Non c’è modo migliore
di pregare che mettersi come Maria
in un atteggiamento di apertura, di
cuore aperto a Dio: “Signore, quello
che Tu vuoi, quando Tu vuoi e come
Tu vuoi”. Cioè, il cuore aperto alla
volontà di Dio»[7].

L’umiltà della piena di grazia

Il messaggero divino saluta Maria
con reverenza ed entusiasmo:
«Rallegrati, piena di grazia: il Signore
è con te» (Lc 1, 28). Il testo sacro
afferma che «a queste parole ella fu
molto turbata e si domandava che



senso avesse un saluto come
questo» (Lc 1, 29). La Madonna non
resta sorpresa dalla visita di un
essere angelico, ma dalle parole con
le quali si rivolge a lei: «Il
messaggero saluta, infatti, Maria
come “piena di grazia”: la chiama
così, come se fosse questo il suo vero
nome. Non chiama la sua
interlocutrice col nome che le è
proprio all'anagrafe terrena:
“Miryam” (Maria), ma con questo
nome nuovo: “piena di grazia”»[8]. Le
viene rivelato il nome che Yahvé ha
pensato per sua Madre da tutta
l’eternità, quello che meglio la
descrive. Lei, invece, sa di essere così
piccola davanti alla grandezza del
Creatore! Ed è proprio questa umiltà
di Maria che innamora Dio e la
trasforma in oggetto della sua
predilezione: «È l’umiltà il segreto di
Maria. È l’umiltà che ha attirato lo
sguardo di Dio su di lei. L’occhio
umano ricerca sempre la grandezza
e si lascia abbagliare da ciò che è



appariscente. Dio, invece, non
guarda l’apparenza, Dio guarda il
cuore (cfr. 1 Sam 16,7) ed è incantato
dall’umiltà: l’umiltà del cuore
incanta Dio»[9].

Gabriele continua la sua ambasciata:
«Non temere, Maria, perché hai
trovato grazia presso Dio. Ed ecco,
concepirai un figlio, lo darai alla luce
e lo chiamerai Gesù. Sarà grande e
verrà chiamato Figlio dell’Altissimo;
il Signore Dio gli darà il trono di
Davide suo padre e regnerà per
sempre nella casa di Giacobbe e il
suo regno non avrà fine» (Lc 1,
30-33). «Ne timeas, Maria! Non
temere, Maria! Anche oggi possiamo
considerare come dirette a noi
queste parole: non abbiate paura.
Nella sua prima lettera san Giovanni
scrive una cosa sorprendente: “Chi
teme non è perfetto nell’amore” (1 Gv
4, 18), che san Josemaría traduceva
così: “Chi ha paura, non sa
amare” (Forgia, n. 260). Signore, noi



vogliamo saperti amare, vogliamo
crescere nell’amore»[10].

La giovane, che sin dall’infanzia ha
ascoltato la promessa messianica,
comprende bene le parole del
messaggero celeste. E benché abbia
fatto la promessa di donare a Dio
interamente la sua anima e il suo
corpo, scopre in quel momento che è
stata la prescelta, fra tutte le donne
di Israele, a diventare la madre del
Messia. Come è abituale in lei, mette
in gioco tutti i suoi talenti per
conoscere con precisione la volontà
divina. Applica la sua intelligenza al
messaggio ricevuto e cerca di capire
in che modo rendere compatibile
questa richiesta di Dio con il
desiderio che sente nel suo cuore di
essere interamente per Lui: «Maria
disse all’angelo: “Come avverrà
questo, poiché non conosco
uomo?» (Lc 1, 34). Non dubita che il
progetto divino debba compiersi. Ha
sempre desiderato di assecondare la



volontà di Yahvé, ma vuole capire in
che modo la provvidenza risolverà i
problemi e come lei stessa potrà
rispondere con generosità e adesione
di cuore. «Maria non fu strumento
meramente passivo nelle mani di
Dio, ma cooperò alla salvezza
dell’uomo con libera fede e
obbedienza»[11].

L’attesa di un sì

Prosegue Gabriele: «Lo Spirito Santo
scenderà su di te e la potenza
dell’Altissimo ti coprirà con la sua
ombra. Perciò colui che nascerà sarà
santo e sarà chiamato Figlio di
Dio» (Lc 1, 35). Poi aggiunge un dato
sorprendente: «Ed ecco, Elisabetta,
tua parente, nella sua vecchiaia ha
concepito anch’essa un figlio e
questo è il sesto mese per lei, che era
detta sterile: nulla è impossibile a
Dio» (Lc 1, 36-37). L’angelo risolve il
quesito: il frutto del ventre di Maria
sarà opera dello Spirito Santo. In



queste semplici parole è contenuta
nel Nuovo Testamento la prima
rivelazione della fede trinitaria. E la
Madonna è la prima creatura a dare
il proprio assenso a questa verità,
che costituisce il contenuto centrale
del dogma cristiano. Come predicava
sant’Agostino, prima di concepirlo
nel suo seno, Maria concepisce Gesù
nel suo cuore: «Cristo è creduto e
concepito mediante la fede. Prima di
tutto si compie la venuta della fede
nel cuore della Madonna e in seguito
avviene la fecondazione nel seno
della madre»[12].

L’angelo dà alla Madonna un segno
parlandole della cugina Elisabetta, la
moglie di Zaccaria, sacerdote, che
vive ad Ain-Karim. Anche Elisabetta
è stata toccata da una grande grazia
divina ed è sul punto di dare alla luce
un figlio, malgrado sia sterile e abbia
superato da tempo l’età di essere
madre. Maria si rende conto che
Elisabetta, oltre che aver bisogno di



aiuto nel periodo finale della sua
gravidanza, è la confidente ideale
con la quale condividere la
meraviglia che Yahvé sta per operare
nelle sue viscere e nella sua vita.

Subito dopo si fa silenzio. Si tratta di
pochi secondi, ma sembra come se il
tempo e l’eternità si siano mescolati
in quella piccola stanza, superando i
limiti del possibile. Dalle labbra di
Maria dipende tutta la storia della
salvezza, la redenzione di un’infinità
di anime, da Adamo fino all’ultimo
uomo che cammina su questa terra.
L’angelo sta aspettando che dia il suo
consenso[13]. Maria chiude per un
istante gli occhi e si raccoglie in
preghiera. Ora capisce che le vicende
della sua breve esistenza sono
indirizzate verso quel momento e
che tutti gli episodi della sua vita,
ogni talento e ogni grazia ricevuta, e
anche il dolore, acquistano un senso
nuovo nell’ascoltare questa proposta
divina. Sa che non sarà facile, pensa



a Giuseppe e intuisce anche che molti
fraintenderanno la sua situazione,
però ha prove evidenti che Dio è
capace di superare ogni prova, ogni
ostacolo, come aveva fatto col suo
popolo durante la traversata del
deserto del Sinai, quando divise le
acque del mar Rosso. Non si sente
degna di un dono tanto immenso, ma
si rallegra nel comprovare ancora
una volta che il Signore predilige gli 
anawin, i più piccoli. «Ella primeggia
tra gli umili e i poveri del Signore, i
quali con fiducia attendono e
ricevono da Lui la salvezza»[14].

Se tu non avessi aperto...

Maria di Nazaret alza lo sguardo e
fissa gli occhi su Gabriele, mentre un
sorriso si disegna sulle sue labbra. La
sorpresa, la tenerezza e una sottile
emozione appaiono sul suo volto,
mentre risponde: «Ecco la serva del
Signore: avvenga per me secondo la
tua parola» (Lc 1, 38). «Nell’incanto



di queste parole verginali, il Verbo si
è fatto carne»[15]. Maria ha detto sì e,
anche se in apparenza nulla è
cambiato, da quell’istante il Figlio
dell’Altissimo è stato concepito nel
suo seno. «In quel momento avviene
il grandissimo miracolo: Dio si fa
uomo»[16]. Il cielo esplode in una
festa. Ed è tanta la felicità e la fretta
di Gabriele, che sembra andarsene
senza neanche salutare: «E l’angelo si
allontanò da lei» (Lc 1, 38).

Questa scena ci rivela l’amore
immenso di Dio per le sue creature,
ma anche che Egli conta sulla
corrispondenza umana per portare
avanti il suo progetto di salvezza.
Maria ci fa vedere fino a che punto
Dio ama e rispetta la libertà
dell’uomo e desidera che cooperi
affinché la redenzione si continui a
compiere in tutte le anime. «Anche in
te, o Maria, oggi si manifesta la
fortezza e la libertà dell’uomo. Dopo
aver deciso un così grande progetto è



stato inviato a te l’angelo che ti
annuncia il messaggio della divina
decisione, chiedendo il tuo consenso;
e il Figlio di Dio non scende nel tuo
seno prima che tu abbia dato il
consenso della tua volontà. Stava
aspettando alle porte della tua
volontà perché le aprissi a colui che
voleva venire a te; mai sarebbe
entrato finché tu non avessi aperto la
porta dicendo: “Ecco la serva del
Signore: avvenga per me secondo la
tua parola” (Lc 1, 38). Bussava alla
tua porta, Maria, l’eterna Essenza
Divina, ma se tu non avessi aperto le
porte della tua volontà, Dio non
avrebbe preso carne umana»[17].

I nostri ringraziamenti alla Madonna
santissima per aver detto di sì alla
chiamata di Dio non saranno mai
sufficienti. In È Gesù che passa,
riflettendo «sull’affetto che tanti
cristiani nutrono verso la Madre di
Gesù», san Josemaría commenta:
«ogni volta ho concluso che questo



affetto è una corrispondenza
d’amore, una prova di riconoscenza
filiale. Maria, infatti, è strettamente
unita alla suprema manifestazione
dell’amore di Dio, l’Incarnazione del
Verbo»[18].

[1] J. Escrivá, Cammino, n. 145.

[2] Dt 6, 4.

[3] Cfr. Sal 78 o Dt 4, 9.

[4] J. Escrivá, Amici di Dio, n. 241.

[5] Cfr. Lc 2, 19.51.

[6] Cfr. J. Escrivá, Santo Rosario,
commento al primo mistero
gaudioso.

[7] Papa Francesco, Udienza, 18-
XI-2020.

[8] San Giovanni Paolo II, enc. 
Redemptoris Mater, n. 8.



[9] Papa Francesco, Angelus, 15-
VIII-2021.

[10] Mons. F. Ocáriz, Appunti di una
meditazione, 25-III-2023.

[11] Concilio Vaticano II, cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 56.

[12] Sant’Agostino, Sermone 293, PL
38, 1327.

[13] Un testo che riunisce in un modo
bellissimo questo momento è stato
scritto da san Bernardo di
Chiaravalle, grande devoto di Santa
Maria: Homilías sobre las excelencias
de la Virgen Madre (Homilía 4, 8-9:
Opera omnia, edición cisterciense, 4
[1966], 53-54). È inclusa nella liturgia
delle ore del 20 dicembre.

[14] Concilio Vaticano II, cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 55



[15] J. Escrivá, Santo Rosario,
commento al primo mistero
gaudioso.

[16] Mons. F. Ocáriz, Appunti di una
meditazione, 25-III-2023.

[17] Santa Caterina da Siena, vergine
e dottore della Chiesa, Le Orazioni – 
L’Annunciazione

[18] J. Escrivá, È Gesù che passa, n.
140.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/come-in-un-film-
la-vocazione-di-maria/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/come-in-un-film-la-vocazione-di-maria/
https://opusdei.org/it/article/come-in-un-film-la-vocazione-di-maria/
https://opusdei.org/it/article/come-in-un-film-la-vocazione-di-maria/

	Come in un film | la vocazione di Maria

