
opusdei.org

Coltivare
l’interiorità nell’era
digitale

Telefonate, messaggi, tweets,
suonerie... telefoni e computer
hanno modificato il nostro
accesso alla realtà. Come fare in
modo che siano d’aiuto per la
nostra vita ordinaria al servizio
di Dio e degli altri?

22/05/2014

Le nuove tecnologie hanno
aumentato il volume di informazioni
che riceviamo in ogni istante, e forse



ormai non ci meraviglia che ci
arrivino in tempo reale notizie da
posti lontani. Essere informato e
avere i dati di ciò che succede è
sempre più facile. Sorgono, forse,
nuove sfide, e in particolare una:
come gestire le risorse informatiche?

L’aumento delle informazioni
disponibili impone a ognuno di noi la
necessità di coltivare un
atteggiamento riflessivo; ovvero, la
capacità di distinguere i dati di un
certo valore da quelli che non ne
hanno. Certe volte è complicato,
perché «la velocità dell’informazione
supera la nostra capacità di
riflessione e giudizio e non permette
un’espressione di sé misurata e
corretta»[1]. Se a ciò si aggiunge che
le tecnologie della comunicazione ci
danno una grande quantità di stimoli
che richiedono la nostra attenzione
(messaggi di testi, immagini, musica),
è chiaro che corriamo il rischio di
abituarci a rispondere



immediatamente, mettendo in
secondo piano ciò che stavamo
facendo in quel momento.

Il silenzio forma parte del processo
comunicativo perché consente
momenti di riflessione che
permetteranno di assimilare ciò che
percepiamo e di dare poi
all’interlocutore una risposta
adeguata: «Ascoltiamo e conosciamo
meglio noi stessi; nasce e si
approfondisce il pensiero,
comprendiamo con maggiore
chiarezza ciò che desideriamo dire o
ciò che ci attendiamo dall’altro,
scegliamo come esprimerci»[2].

Nella vita cristiana, il silenzio gioca
un ruolo importantissimo, perché è
condizione per coltivare una
interiorità che permetta di ascoltare
la voce dello Spirito Santo e di
assecondarne le mozioni. San
Josemaría metteva in relazione tra
loro il silenzio, la fecondità e



l’efficacia[3], e Papa Francesco ha
chiesto preghiere «perché gli uomini
e le donne del nostro tempo, spesso
sommersi dal rumore, riscoprano il
valore del silenzio e sappiano
ascoltare la voce di Dio e dei
fratelli»[4]. Come ottenere questa
interiorità in un ambiente segnato
dalle nuove tecnologie?

La virtù della temperanza,
un’alleata

San Josemaría ricorda un’esperienza
con la quale è facile identificarsi: 
“Gli affari mi frullano nella mente
nei momenti più inopportuni...”,
dici. Per questo ti ho
raccomandato di cercare di
ottenere tempi di silenzio
interiore,... e la custodia dei sensi
esterni e interni[5]. Per ottenere un
raccoglimento che porti a
concentrare le potenze nel compito
che stiamo svolgendo e così poterlo
santificare, è necessario esercitarsi a



custodire i sensi. E questo si applica
specialmente all’uso delle risorse
informatiche, che – come tutti i beni
materiali – debbono essere usati con
moderazione.

La virtù della temperanza è una
preziosa alleata se si vuol conservare
la libertà interiore quando ci si
muove negli ambiti digitali. La
temperanza è padronanza di sé[6],
perché ordina le nostre inclinazioni
verso il bene nell’uso degli strumenti
di cui ci serviamo. Aiuta, inoltre, ad
agire in modo tale da impiegare
rettamente le cose, perché si dà a
ognuna di esse il giusto valore, in
base alla dignità di figli di Dio.

Quando vogliamo scegliere con
oculatezza gli apparecchi elettronici,
un contratto di servizi, o anche
quando vogliamo usare una risorsa
informatica gratuita, logicamente
valuteremo la sua attrattiva o la sua
utilità, ma valuteremo anche se è



consono a uno stile di vita ispirato
alla temperanza. Questo mi farà
utilizzare meglio il tempo o mi
procurerà distrazioni inopportune?
Le funzioni aggiuntive sono tali da
giustificare un nuovo acquisto
oppure posso continuare a utilizzare
l’apparecchio che già ho?

L’ideale della santità vuole che si
vada oltre a ciò che è semplicemente
lecito e possibile, e che ci si domandi:
questo mi avvicinerà di più a Dio? È
illuminante la risposta di san Paolo
ai Corinzi: «“Tutto mi è lecito!”. Ma
non tutto giova. “Tutto mi è lecito!”.
Ma io non mi lascerò dominare da
nulla»[7]. Questa affermazione di
dominio di sé dell’Apostolo acquista
una nuova attualità, se prendiamo in
considerazione alcuni prodotti o
servizi informatici che, dando una 
ricompensa immediata o
relativamente rapida, stimolano la
reiterazione. Saper mettere un limite
al loro uso eviterà fenomeni come



l’ansietà o, in casi estremi, una sorta
di dipendenza. In questo campo ci
può essere utile il breve consiglio: 
Abituati a dire di no[8], dietro al
quale c’è un invito a lottare con
mentalità positiva, come spiegava
san Josemaría: Da una simile
vittoria interiore deriva la pace
nel nostro cuore, la pace che
portiamo in famiglia, ognuno
nella propria, e la pace che
portiamo nella società e nel
mondo intero[9].

L’uso delle nuove tecnologie
dipenderà dalle circostanze e dalle
necessità personali. Perciò in
quest’ambito ognuno – aiutato dal
consiglio degli altri – deve trovare la
propria misura. Può sempre
domandarsi se il loro uso è
moderato. Gli sms, per esempio,
possono essere utili per manifestare
vicinanza a un amico, ma se fossero
tanto numerosi da provocare
continue interruzioni del lavoro o



dello studio, probabilmente
saremmo sul punto di cadere nella
banalità e nella perdita di tempo. In
questo caso il dominio di sé ci aiuterà
a vincere l’impazienza e a lasciare la
risposta per più tardi, in modo da
poterci dedicare a un’attività che
richiede concentrazione, o
semplicemente dedicare la nostra
attenzione a una persona con la
quale stavamo conversando.

Alcune regole ci aiuteranno a
praticare la temperanza in questo
ambito: per esempio, collegarci alla
rete a partire da un’ora determinata,
stabilire quante volte al giorno
guardare una rete sociale o
verificare la posta elettronica, tenere
spenti gli apparecchi durante la
notte, evitarne l’uso durante i pasti e
nei momenti di maggior
raccoglimento, come i giorni dedicati
a un ritiro spirituale. Internet si può
consultare nei momenti e nei luoghi
appropriati, in modo da non metterci



nelle condizioni di “navigare” senza
un preciso obiettivo, con il rischio di
trovarci davanti a contenuti contrari
a una impostazione cristiana di vita o
quanto meno di perdere tempo in
sciocchezze.

La convinzione che le nostre
aspirazioni più elevate vanno ben
oltre le soddisfazioni passeggere che
ci potrebbe dare un click dà un senso
all’impegno di praticare la
temperanza. Attraverso questa virtù
si forgia una personalità solida e la
vita riacquista così le tinte che
l’intemperanza sfuma; si è capaci
di prendersi cura degli altri, di
ammetterli a partecipare di ciò
che è nostro, di dedicarsi a cose
grandi[10].

Il valore dello studio

L’abito dello studio, che indirizza
verso mete nobili il desiderio di
conoscere, suole essere legato alla
temperanza. San Tommaso definisce



la virtù della studiositas come un
«certo entusiasmante interesse ad
acquisire la conoscenza delle
cose»[11], e questo richiede di
superare la comodità e la pigrizia.
Quanto più intensamente la mente si
applica a qualcosa che ha conosciuto,
tanto più si accrescerà il suo
desiderio di imparare e di sapere.

Il desiderio di sapere arricchisce se lo
si mette al servizio degli altri e
contribuisce a stimolare un retto
amore verso il mondo, che ci spinga
a seguire l’evoluzione delle realtà
culturali e sociali nelle quali ci
troviamo e che vogliamo portare a
Dio. Però questo è ben diverso dal
vivere proteso all’esterno, dominato
da una curiosità che si manifesta, per
esempio, nell’ansia di essere
informato di tutto o di non volersi
perdere nulla. Un atteggiamento
disordinato come questo finirebbe
per condurre alla superficialità, alla
dispersione intellettuale, alla



difficoltà di coltivare la relazione con
Dio, alla perdita dell’anelito
apostolico.

Le nuove tecnologie, dato che
ampliano le fonti di informazione
disponibili, sono un aiuto prezioso
nello studio delle questioni più
diverse, come un progetto
accademico di ricerca, la scelta di un
posto dove andare a villeggiare con
la famiglia… Tuttavia esistono anche
varie forme di disordine dell’appetito
o desiderio di conoscenza: una
persona può abbandonare un
determinato studio che per essa è un
obbligo e iniziare «un’altra ricerca
meno utile»[12]. Ciò accade, per
esempio, quando l’attenzione si
concentra sulla risposta a un
messaggio o sull’ultima novità,
invece di concentrarsi nello studio o
nel lavoro.

La curiosità smisurata, che san
Tommaso definiva una «inquietudine



errante dello spirito»[13], può
condurre all’accidia: una tristezza
del cuore, una pesantezza dell’anima
che non riesce a rispondere alla
propria vocazione che chiede di
mettere attenzione e impegno nei
rapporti con il prossimo e con Dio.
L’accidia è compatibile con una certa
agitazione della mente e del corpo,
che però riflette soltanto una
instabilità interiore. D’altra parte,
l’abito dello studio mantiene il vigore
quando è il momento di lavorare e
coltivare rapporti con gli altri, dà
efficacia al tempo che impieghiamo e
aiuta anche a provare piacere nelle
attività che richiedono uno sforzo
mentale.

Difendere i periodi di silenzio

La temperanza agevola il cammino
verso la santità, perché costruisce un
ordine interiore che permette di
impiegare l’intelligenza e la volontà
in quello che si ha tra le mani: Vuoi



davvero essere santo? Compi il
piccolo dovere d’ogni momento: fa’
quello che devi e sta’ in quello che
fai[14]. Per ricevere la grazia divina,
per crescere in santità, il cristiano
deve concentrarsi sull’attività che è
sua materia di santificazione.

Le nuove tecnologie favoriscono la
superficialità? Indubbiamente
dipenderà dal modo in cui si
utilizzano. Tuttavia, bisogna stare
all’erta contro la dissipazione: Lasci
abbeverare i tuoi sensi e le tue
facoltà a ogni pozzanghera. Per
questo poi cammini così: senza
fermezza, l’attenzione dispersa, la
volontà addormentata e la
concupiscenza sveglia[15].

Evidentemente, quando si cede alla
dissipazione con un impiego
disordinato del telefono o di internet,
la vita di orazione incontra una serie
di ostacoli. Ciò nonostante, lo spirito
cristiano aiuta a conservare la calma



mentre ci si muove con scioltezza
nelle diverse circostanze della vita
moderna. Noi figli di Dio dobbiamo
essere contemplativi: persone che,
in mezzo al frastuono della folla,
sanno trovare il silenzio
dell’anima in dialogo permanente
con il Signore[16].

San Josemaría avvertiva che il
silenzio è come il portinaio della
vita interiore[17], e su questa linea
raccomandava ai fedeli che vivono in
mezzo al mondo di avere dei
momenti di maggior raccoglimento,
compatibili con un lavoro intenso.
Dava una particolare importanza alla
preparazione della Santa Messa. In
un ambiente permeato dalle nuove
tecnologie, i cristiani sanno trovare
dei momenti da dedicare alla
relazione con Dio, in cui si cura il
raccoglimento dei sensi,
dell’immaginazione, dell’intelligenza,
della volontà. Come il profeta Elia,
scopriremo allora che il Signore non



si trova nell’impeto degli elementi e
delle circostanze, ma nel mormorio
di un vento leggero[18].

Per ottenere quel raccoglimento che
permette il colloquio con Cristo
occorre mettere in secondo piano le
altre attività che reclamano la nostra
attenzione. L’orazione richiede che ci
allontaniamo da tutto ciò che ci
potrebbe distrarre e spesso sarà
opportuno che ci allontaniamo
fisicamente: che disattiviamo un
apparecchio, chiudendo i programmi
in corso oppure spegnendolo. È il
momento di rivolgere lo sguardo al
Signore, lasciando il resto nelle sue
mani.

D’altra parte, il silenzio favorisce
l’attenzione verso gli altri, rafforza la
fraternità e fa scoprire persone che
hanno bisogno di aiuto, di carità e
di affetto[19]. In un’epoca in cui
abbiamo a disposizione mezzi
tecnologici che sembrano riempire la



nostra giornata di iniziative, di
attività, di rumore, è bene fare
silenzio fuori e dentro di noi. In
questo senso, riflettendo sul ruolo
che svolgono i mezzi di
comunicazione nella cultura di oggi,
Papa Francesco ha invitato a
«recuperare un certo senso di
lentezza e di calma. Questo richiede
tempo e capacità di fare silenzio per
ascoltare. [...] Se siamo veramente
desiderosi di ascoltare gli altri, allora
impareremo a guardare il mondo
con occhi diversi e ad apprezzare
l’esperienza umana come si
manifesta nelle varie culture e
tradizioni»[20]. L’impegno a formare
una disposizione personale
all’ascolto e la promozione di spazi di
silenzio ci apre agli altri e, in modo
speciale, all’azione di Dio nelle nostre
anime e nel mondo.



[1] Papa Francesco, Messaggio per la
XLVIII Giornata mondiale delle
comunicazioni sociali, 24-I-2014.

[2] Benedetto XVI, Messaggio per la
XLVI Giornata mondiale delle
comunicazioni sociali, 24-I-2012.

[3] Cfr. Solco, nn. 300 e 530.

[4] Papa Francesco, Intenzione
generale per l’apostolato della
preghiera, mese di settembre 2013.

[5] Solco, n. 670.

[6] Amici di Dio, n. 84.

[7] 1 Cor 6, 12.

[8] Cammino, n. 5.

[9] San Josemaría, Appunti presi
durante una tertulia, 28-X-1972.

[10]Amici di Dio, n. 84.



[11] San Tommaso, S. Th. II-II, q. 166,
a. 2 ad 3.

[12] San Tommaso, S. Th. II-II, q. 167,
a. 1 resp.

[13] San Tommaso, De Malo, q. 11, a.
4.

[14]Cammino, n. 815.

[15]Ibid., n. 375.

[16]Forgia, n. 738.

[17]Cammino, n. 281.

[18] Cfr. 1 Re 19, 11-13.

[19]Colloqui, n. 96.

[20] Papa Francesco, Messaggio per
la XLVIII Giornata mondiale delle
comunicazioni sociali, 24-I-2014.

J.C. Vásconez – R. Valdés



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/coltivare-
linteriorita-nellera-digitale/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it/article/coltivare-linteriorita-nellera-digitale/
https://opusdei.org/it/article/coltivare-linteriorita-nellera-digitale/
https://opusdei.org/it/article/coltivare-linteriorita-nellera-digitale/

	Coltivare l’interiorità nell’era digitale

