
opusdei.org

Che cosa leggere?
(II): Puntare ai libri
migliori

Seconda parte dell’articolo sulle
letture. Il dialogo con i libri e
con gli altri lettori accresce
l’esperienza della lettura: fa
scoprire nuovi ideali, cancella
delusioni e sfrutta nel modo
migliore il tempo che possiamo
dedicare alla lettura, che è
sempre scarso.

29/11/2016



Vi sono libri che cambiano la vita. È
accaduto a sant’Agostino quando ha
letto il dialogo Ortensio di Cicerone: il
libro – scriveva alcuni anni dopo
nelle Confessioni - «operò una
trasformazione nei miei sentimenti,
mi fece cambiare modo di pregarti,
Signore, creò in me nuove
aspirazioni e nuovi desideri […].
Cominciavo ad alzarmi per ritornare
a te»i. Il suo cammino verso Dio,
dopo molte incertezze, assunse un
piglio più deciso verso la
conversione, che fu suggellata ancora
una volta mentre aveva un libro tra
le mani: un passo della Lettera ai
Romani fece crollare l’ultimo muro
che lo bloccavaii.

Condividere le buone scoperte

Anche se non tutti i libri segneranno
un prima e un dopo così netto nella
nostra vita, quello che leggiamo ci
cambia: perfeziona la nostra anima o
la confonde; apre in noi nuovi



orizzonti o ce li restringe. La nostra
personalità rispecchia – sempre più
con il passare del tempo – sia i libri
che abbiamo letto che quelli che non
abbiamo letto. Chi, nello scorrere
degli anni, si nutre di letture scelte
con un buon criterio, assume uno
sguardo aperto sul mondo e sulle
persone, sa misurarsi con la
complessità delle cose e sviluppa la
sensibilità necessaria per lasciare da
parte le banalità e non trascurare la
grandezza.

Non è sempre facile trovare libri che
ci aiutino a crescere, compresi quelli
di semplice intrattenimento; perciò è
molto utile ricorrere al consiglio
degli altri. Quando tentiamo di
orientarci in un paese, se
domandiamo alle persone del luogo
spesso constateremo che esse offrono
dati preziosi, che un GPS non ci
direbbe mai. Così come cerchiamo di
orientarci ricorrendo a persone
esperte, possiamo raccomandare ad



altri i buoni libri che stiamo
leggendo. Parlare di ciò che si legge,
arricchisce la vita familiare e le
conversazioni con gli amici, che certe
volte diventeranno conversazioni
letterarie o altre attività culturali,
come quelle che fanno da ponte tra
letteratura e cinema. Benché le
buone letture si trasmettano molto
efficacemente di bocca in bocca, è
anche utile organizzare club di
lettura, frequentare buone librerie,
mantenere i contatti con i librai e
stabilire con loro un dialogo
frequente, che suole arricchire
entrambe le parti.

Esistono parecchie selezioni di libri
di qualità, classificate in base alle età,
alle tematiche e alle preferenze.
Comunque la migliore selezione è
quella che ognuno si fa per conto
proprio a partire dai consigli degli
amici che hanno gusti affini o dalle
indicazioni colte durante una
lezione, una conversazione, una



chiacchierata… Dato che non
possiamo leggere di persona tutto
quello che risveglia il nostro
interesse, è bene farsi un programma
di letture, conservando le varie
indicazioni per il futuro; questo ci dà
la serenità di sapere che, in un certo
qual modo, un titolo non ci sfugge e
ci permette, quando vogliamo
leggere qualcos’altro , di non
prendere necessariamente il primo
libro che ci capita fra le mani.

È stato detto che, in un certo senso,
internet è un’immensa macchina a
ripetizione. Con l’invenzione della
stampa si era constatato che quanto
più è facile la pubblicazione dei testi,
tanto più proliferano i libri mediocri
o banali. Tuttavia, accanto a una
gran quantità di materiale di scarsa
qualità – a volte realizzato con la
migliore delle intenzioni –, internet
nasconde tra le sue pieghe testi che
permettono di trovare molte chiavi
del mondo attuale, con un



riferimento anche alle idee di fondo,
alle quali neppure fa caso la maggior
parte dei mezzi di comunicazione.
Anche qui conviene circoscrivere,
con l’aiuto di buoni consiglieri e in
base all’esperienza personale, i siti e
gli autori che vogliamo conoscere. La
possibilità di abbonarsi a determinati
contenuti o alla lettura offline di testi
che ci interessano, sono in questo
senso un valido aiuto. La rete
aumenta inoltre le possibilità di
accedere ad alcune opere classiche, o
ad altre antiche, esaurite o difficili da
trovare nelle librerie o nelle
biblioteche.

Dialogare con i libri

Critica, dal greco krinein, significava
originariamente discernere,
scegliere. Leggere con una capacità
critica significa prendere il meglio di
ogni libro. Gli autori, così come noi,
sono condizionati dal loro contesto e
dalla loro cultura; perciò, quando



leggiamo è bene domandarsi, per
esempio: perché l’autore si esprime
in questo modo? Quali erano gli
ideali della sua epoca che proietta
nei suoi personaggi? Qual è la sua
percezione dei valori perenni, come
l’amicizia, il perdono, la lealtà, ecc.?
Non si tratta, ovviamente, di adottare
un atteggiamento negativo, che
nasconderebbe forse pessimismo o
insicurezza. Interessa piuttosto
scoprire le luci e le ombre di ogni
opera e, se è il caso, purificare alcune
idee o proposte. Si entra così in un
dialogo interiore con il libro, che può
anche trasformarsi in dialoghi reali
con gli autori (che di solito, in realtà,
gradiscono la corrispondenza e i
suggerimenti dei loro lettori), nei
quali verranno a galla le convinzioni
personali: alcune, forse, si
correggeranno con lo scambio di
opinioni, mentre altre assumeranno
almeno nuove sfumature. Per un
cristiano, probabilmente il modo
migliore di stimolare un equilibrato



senso critico è quello di leggere con
un senso apostolico: non soltanto con
il desiderio di passare momenti
piacevoli, ma anche con il desiderio
di capire il livello intellettuale dei
nostri contemporanei, per purificarlo
e armonizzarlo con i valori del
Vangelo.

Con queste coordinate, la lettura ci
aiuta a formare alcune convinzioni
profonde e solide, ben ragionate, in
modo che ognuno acquisti i propri
criteri di giudizio e sviluppi una
propria personalità e un proprio
stile. Qualcosa di simile accade con i
film che vediamo: quando un film ci
sorprende per i valori che scopriamo
in esso, o per la sua estetica, ci
vengono mostrati con una maggiore
plasticità alcuni aspetti della nostra
vita, della nostra concezione del
mondo, delle persone. Così ognuno si
forma un proprio discernimento e sa
di prendere le decisioni giuste in
base a criteri che comprende e che



egli stesso è capace di spiegarsi. In tal
modo si arriva a una concezione
personale, nello stesso tempo
radicata nella fede cristiana, che
fortifica l’unità di vita.

Qualcosa si muove nell’anima

Un buon lettore suole essere anche
un ri-lettore: colui che riprende in
mano certe opere che un giorno lo
hanno segnato. Un modo efficace di
essere ri-lettore può essere a volte
quello di prendere qualche appunto,
che ci permetta di tornare più avanti
su quel cantuccio interiore che si è
illuminato grazie a una determinata
lettura. Quest’abitudine ci aiuta a
conoscerci e ad assumere uno
sguardo più penetrante sulla realtà e
sugli altri. Qualche volta ci
piacerebbe evocare una storia o un
passo che un giorno ci aveva colpito,
e che ora non siamo capaci di
ritrovare. Averne preso nota sarebbe
stato utile.



Come in tutto, anche in questo
bisogna trovare il giusto equilibrio: è
bene lasciarsi sorprendere dalla
nostra memoria, che ritiene più di
quel che a noi sembra. Nello stesso
tempo, la lettura lascia una traccia
molto più profonda in chi, con la
scrittura, alimenta il dialogo
interiore dell’anima: molte volte non
si tratterà tanto di copiare passi
interi quanto di annotare le nostre
impressioni; tentare di dare forma,
magari balbettando, alle intuizioni
che vogliono farsi strada dentro
ciascuno di noi. Con un paziente
lavoro del genere si arricchisce il
nostro viaggio attraverso i Paesi, le
culture e le sensibilità: i vari brani
non si limitano a passare davanti a
noi, ma ci danno una forma
all’interno e ci permettono di farci
carico dei problemi, degli aneliti, del
talento delle persone. Così migliora
la nostra comprensione del mondo e
rimaniamo all’altezza della sfida
continua della nuova



evangelizzazione verso la quale ci
spinge il Santo Padre, che passa da
una nuova inculturazione.

La responsabilità personale

Una volta, nel ricordare le sue visite
con i giovani negli ospedali di
Madrid, san Josemaría ha raccontato
che cercava di suddividerle in
«momenti di compagnia e in qualche
servizio materiale: lavare le loro
mani, i piedi o la faccia; tagliare loro
le unghie, pettinarli… Non potevamo
portare da mangiare perché era
proibito, ma lasciavamo sempre
qualche buona lettura»iii. La
sollecitudine di pastore di anime lo
portava a ricordare a tutti
l’importanza di scegliere le letture
con senso di responsabilità, date le
profonde ripercussioni che esse
hanno nella formazione intellettuale
e spirituale di ognuno. Il Catechismo
ci ricorda, in tal senso, che «il primo
comandamento ci richiede di nutrire



e custodire la nostra fede con
prudenza e vigilanza e di respingere
tutto ciò che le è contrario»iv.
Qualcosa di simile ci è consigliato
anche dal Papa: «Se mi accorgo che
un programma non è buono per me,
mi getta a terra i valori, mi fa essere
volgare, anche con cose sudice,
debbo cambiare canale. Come si
faceva nella mia “epoca della pietra”:
quando un libro era buono, lo
leggevi; quando un libro ti
danneggiava, lo buttavi via»v.
Scegliere un libro, come scegliere gli
amici, andare al cinema o vedere un
lavoro a teatro, è un atto
responsabile e libero per ogni
cristiano e ha anche le sue
connotazioni moralivi.

Davanti al rischio dell’ignoranza o
della superficialità, un consiglio che
si può dare è che conviene leggere in
abbondanza; autori diversi e di vari
contesti. Si forma così una mentalità
aperta, che supera i pregiudizi



infondati e i luoghi comuni, e che è
preparata a praticare e comunicare
la fede in maniera attraente. Nello
stesso tempo, la responsabilità della
propria formazione porta a cercare
di leggere libri di qualità: scegliere
quello che aiuta a crescere, sul piano
umano e su quello soprannaturale.
Un saggio consiglio per tale
discernimento: «I grandi libri hanno
la cortesia dei re magnanimi:
accolgono il lettore come se fosse un
loro uguale. Lo scrittore mediocre
cerca di umiliarci per nascondere la
sua bassa posizione»vii.

Il consiglio di persone abituate a
leggere molto può rivelarsi molto
valido per stabilire un programma di
letture, per comprendere bene i
diversi autori e per sapere in quali
punti possono avere una visione
parziale o incompleta. Certe volte il
commento di un amico ci può fare
scoprire un’opera che fino allora non
conoscevamo e ci può aprire un



vasto orizzonte culturale,
intellettuale o spirituale. Altre volte
ci eviterà di perdere tempo in letture
banali, che suggeriscono
comportamenti contrari alla
convivenza pacifica, che attaccano la
religione… Sappiamo anche che certi
libri potrebbero arrecarci danno,
perché in quel momento non siamo
formati opportunamente per
digerirli: alcuni pani potrebbero
essere troppo duri per i nostri denti.
Conviene avere l’umiltà intellettuale
di riconoscere i nostri limiti: non è
bigotteria, ma prudenza. Con l’aiuto
di altri, si possono trovare
alternative idonee a soddisfare i
nostri desideri di sapere: letture più
ponderate, che con il tempo forse ci
permetteranno, se necessario, di
affrontare quegli altri pani che una
volta ci avrebbero fatto male. In
definitiva, bisogna fare in modo che
la cultura che ognuno di noi
costruisce con la lettura, incarni gli
insegnamenti di Cristo ed entri a far



parte della nostra esperienza di vita.
Tanto chi legge libri sconsigliabili
quanto chi legge poco è
particolarmente vulnerabile nel caso
di errori, anche se per vie diverse.

Consigliare e chiedere consiglio

Una conseguenza dell’importanza del
consiglio altrui è immediata: la
necessità che ciascuno collabori
anche con gli altri in questo ambito.
Il consiglio personale aiuterà sempre
i nostri familiari e i nostri amici a
scegliere opere di qualità, che
possano arricchirli. È utile anche
partecipare alle iniziative che
forniscono valutazioni letterarie,
cinematografiche, culturali, ecc.
L’impegno di dedicare pochi minuti a
condividere le proprie impressioni
può aiutare molte persone; anche qui
è valido il principio secondo cui il
meglio, a volte, può essere nemico
del bene: è preferibile una breve
recensione, scritta quando la lettura



è ancora fresca, al progetto di
scrivere una recensione dettagliata,
che alla fine non si riesce a fare.
Quanto più collaboratori partecipano
a queste iniziative, tanto più
oggettivo e indovinato sarà il
consiglio.

Le informazioni che offrono le
riviste, i supplementi culturali, ecc.,
possono essere anche preziose. Non è
difficile scoprire i critici affidabili,
per il loro buon comportamento, per
la buona preparazione culturale e
dottrinale, per il tono ponderato
delle loro opinioni. Sono indicatori
diversi che ci aiutano, prima di
prendere la decisione di leggere o di
acquistare un determinato libro.

In ogni caso, è bene evitare
concezioni riduzioniste o superficiali
sulla necessità di chiedere consiglio o
di tenere conto degli orientamenti
che ci possono offrire. Il fatto che un
libro sia valutato in un certo modo è



sempre orientativo e prudenziale, e
non bisogna meravigliarsi se
qualcuna di queste valutazioni cambi
nel tempo; o che quello che andava
bene a una persona non va bene a
un’altra. La valutazione è una guida
che ci deve aiutare a fare scelte
responsabili; nello stesso tempo, non
esclude che chiediamo consiglio nella
direzione spirituale, quando lo
riteniamo opportuno per la nostra
anima. D’altra parte, il fatto di stare
attenti alla valutazione morale di un
prodotto culturale non deve farci
dimenticare ciò che è essenziale:
l’importanza di leggere e, per quanto
ci è possibile, di leggere molto.

«Non spegnete lo Spirito, non
disprezzate le profezie; esaminate
ogni cosa, tenete ciò che è buono.
Astenetevi da ogni specie di male»viii.
L’apertura dell’anima, l’ampiezza di
orizzonti, sono autentici quando
sono consoni con la ricerca e
l’incontro, sempre più appassionati e



al tempo stesso più sereni, della
Verità e della Bellezza.

Luis Ramoneda – Carlos Ayxelá

i  Sant’Agostino, Le Confessioni III,
4.7.

ii  Sant’Agostino, Le Confessioni VIII,
12, 29.

iii  San Josemaría, appunti di una
riunione familiare, 20-XII-1970.

iv Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2088.

v  Papa Francesco, Discorso, 6-
VI-2015.

vi  Su questo aspetto, cfr. Ángel
Rodríguez, Luño, Factores culturales
de especial incidencia en la formaciόn
spiritual, paragrafo 2 (La lectura”),
disponibile in collationes.org.



vii  N. Gόmez Dávila, Escolios a un
texto inplícito (vol. I), Instituto
Colombiano de Cultura, 1977, p. 325.

viii 1 Ts 5, 19-22.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it/article/che-cosa-leggere-
ii-puntare-ai-libri-migliori/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it/article/che-cosa-leggere-ii-puntare-ai-libri-migliori/
https://opusdei.org/it/article/che-cosa-leggere-ii-puntare-ai-libri-migliori/
https://opusdei.org/it/article/che-cosa-leggere-ii-puntare-ai-libri-migliori/

	Che cosa leggere? (II): Puntare ai libri migliori

